برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يملي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

# برق بمان على قدسية الإيمان وهو يماني

#### تأليف

السيد العلامة الحجة محمد بر محمد بر محمد بر المنصور ألمنصور أطال الله عمره



مكتبة بدر للطباعة والنشر والتوزيع

برق يمان على قنسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقييم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org



برق يمان على قدسيّة الإيمان وهو يماتي.

تَلْيَفُ: السيد العلامةُ الحُجةُ: مُحمَّدُ بن محمَّد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُوري الحَسنِي. الطبعة الأولى ٢٤٢٤ هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء .

www.almahatwary.org

الطبعة الأولى طبعة مصححة ومنقحة ومزيدة عليه المرابعة مصححة ومنقحة ومزيدة

حقوق الطبع محفوظة



#### مكتبة مركز بدر للطباعة والنشر والتوزيع

Republic of Yemen-Sana'a

الجمهورية اليمنية - صنعاء

Tel:269091-2

تلفون: ۲-۹۹۰۹۱

فاكس: ٢٦٩٠٧٩- ص- ب: ٣٨٠١. ٣٨٠١. من - ٢٦٩٠٧٩- Fax: 26907 P.O.Box: 3801

www.almahatwary.org info@ almahatwary.org

تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقليم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء .

www.almahatwary.org

### برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني

#### هدفها الأسمى في قولي:

إذا قيل أي ما الدليلُ على وفي وُون وُوسْع كُلِّ امرئ فَهْمُهُ (١) فلو قال هل من دليل سواه فلو قال هل من دليل سواه فإن قال ذَا صُدفةٌ قل كذب وحبَّث تُقنُ ذَا كُلَّهُ صُدفةٌ الكفور أَتُستُس الحياةُ حياةُ الكفور فخصد في الطريق إلى جَنَّه فخصد في الطريق إلى جَنَّه فخصد في الطريق إلى جَنَّه فحصد في الطريق إلى جَنَّه على على هُعِ طه وهج الوصي على هج طه وهج الوصي

وُجُودِ إله الله البليد وإن كسان دون الغسبي البليد أقول انتظامي وإتقان عُودِي أقول انتظامي وإتقان عُودِي بعدار الفناء ودار الخلود بسلاً خطَالًا لا تَكُرن باللَّدُود وبعس المات ممات المحود وبعس المات ممات المحود وحد عن سبيل لذات الوَقُودِ هَوَى إِنَّها النار يوم الوعيد هوي إنَّها النار يوم الوعيد سر لا على هج آلِ اليزيد

اکخمیس/۱/۱۱هـ محمد بن محمد بن إسماعیل مطهر المنصور سامحهم الله آمین

<sup>(</sup>١) أي الدليل.

<sup>(</sup>٢) مقتبسة من آيات كثيرة حَسْبِي أَن أَشير إلى ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ [الاحراب:٣٣] ﴿ فَمَنْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَآءَكُرٌ وَنِسَآءَنَا وَنِسَآءَكُمْ وَأَنفُسنَا وَأَنفُسكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلَ ﴾ [الاعران:١١] ﴿ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي ﴾ ﴿وَمَآ ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ إلح

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

## بسماية الحزالحيم

#### [القدمة]

يا باحثًا عن الحق السلام عليك ورحمة الله وبركاته.

اعلم أنه قد نَجَمَتْ في هذه الفترة باليمن جماعة من المجبرة والمحسمة والمبغضين لأمير المؤمنين كرم الله وجهه ولأهل بيته، ومن الذين ينتمون بعقائدهم وولآئهم إلى الذين قاتلوا عليًّا حتى استُشْهِد، وقاتلوا الحسن بعده، ثم الحسين يوم الطَّفِّ، وبقية المهاجرين والأنصار يوم الحَرَّة، ورموا الكعبة بالمنجنيق، وقاتلوا زيد بن علي يوم الكناسة وصلبوه وحرقوه، وقاتلوا الهادي يحيى بن الحسين ، وقتلوا الحسين بن علي الفَخي، وغيرهم من آل محمد علي المُخين.

هؤلآء الدعاة يَدْعُون أهل اليمن إلى عقائدهم الباطلة، ومنهم من يقوم في المساحد باسم الوعظ لترويج معتقداهم بين العامة والجهال، الذين يسهل تضليلهم؛ لقصور فهمهم وقلة معرفتهم، فإذا ذكروا بينهم من الإرشاد النافع حرفًا ساقوا معه من التضليل ألفًا.

والشآئع على الألسنة ألهم يأخذون مقابل ذلك أموالاً طآئلة باسم مرتبات ومكافآت، وأن بعضهم يتبرع بذلك أوّلاً قبل أن يُكلف به، ليكون أهلُ الأموال أكثرَ ثقَةً به من مُجَنَّديهم وهؤلآء بذكآئهم أَصْيَدُ للأموال ممن قبلهم.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

أما ما يَدعُون إليه فمنْهُ أن الله هو الذي يخلق الكفر في الكافر والفسق في الفاسق، وأن يُصَدِّقَهم الناس بأنه لا اختيار للكافر ولا للفاسق في كفرهم وفسقهم ولا إرادة لهما في ذلك، وإنما يجبرهما الله على ذلك إحبارا.

ويزعمون للناس أن الله إنما حلق الذين كفروا ليكفروا ، وإنما حلق كل مذنب ليفعل تلك الذنوب التي ارتكبها؛ لأن الله [وتعالى الله عما يقولون ويزعمون] يريد منهم الظلم، ويريد فجورهم ، وما خلقهم إلا لذلك، ولا يستطيعون بحال من الأحوال أن يتجنبوه، ويعملوا الصالحات؛ لأنما غير مقدورة لهم، ومستحيل عليهم الإيمان والتقوى والعمل الصالح، كما أنه مستحيل عليهم أن لا يظلموا، أو يفسقوا، ويفجروا.

فلو زين مثلا رجل بامرأتك التي تحبها وتحبك، والتي قَصرَتْ وحصرَتْ وحصرَتْ رغبتها وحبها وإعجابها عليك ، وحصرت أنت كل ذلك عليها، فاختطف الرجل منك حبها وإعجابها، واستلب عفافها وقلبها، وصارَتْ بالرجل معجبة ومغرمة، وبك وبأولادك وبيتك مضجرة ومُبْرَمَة، فإن الرجل والمرأة عندهم في الحقيقة وواقع الأمر معذوران؛ لأنه لا اختيار للرجل، ولا إرادة، ولا فعل فيما صدر منه وقام به، بل هو مجبور ومقسور ومغلوب على أمره، وكذلك المرأة، وأنَّ ما فعله كما تفعل الحَجرُ إذا أهويتَ بها من كفك ورميت بها إنسانا في رأسه فقتلته؛ فإن الحجر لا اختيار لها، ولا إرادة في قتلها للإنسان، وكذلك الزاني بامرأتك، والمحتال على قلبها وعفافها، أو على ابنتك أو أحتك، فإن

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

الذي يَفْجُرُ بأي منهن، والذي يهتك عرضك وشرفك، أو يسفك دمك، أو دم ابنك أو ينهب مالك لا اختيار له ولا إرادة ولا فِعْلَ، وإنما خلق الله فيه ذلك كله وقدَّره عليه.

فإذا قلنا لهم: هذا ظلم مبين، قالوا: لا يَقْبُحُ من الله قبيح؛ فله أن يفعل في ملكه ما يشآء. فإذا قلنا لهم: فقد نفى الله عنه الظلم في العشرات من الآيات الكريمة، قالوا: قد قلنا: لا يَقْبَحُ منه كما يقبح ذلك منا.

فإذا أدرك بعضَهم الخجلُ من حزي المكابرة للعقل والنقل قال: ذلك لحكمة نجهلها، ويُسلِّمُ ضمنا بوضوح براهيننا العقلية والنقلية، ولكن تأخذه العزة بالإثم، وتُعْميه الأَنفَةُ والكِبْرُ عن التسليم بالحق والرجوع إليه؛ فيتهرب بما لا يجديه ولا يفيد بأن ذلك لحكمة مجهولة، وهذا فتح لباب الجهالات، وهو باطل وممنوع باتفاق الجميع.

 برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

#### مستقيم وعقل سليم.

كما لا يخفى ما في ذلك من التشجيع للناس على ارتكاب الكبآئر، وعلى الفساد في الأرض باسم ألهم غير مختارين ولا مريدين لذلك إتعالى الله عما زعموه عُلوًّا كبيرا] فإن الله ما كلف أحدًا بواجب، ولا لهاه عن معصية إلا وقد أقدره على أن يفعل ما أمره به، ومكنه من ذلك، وأقدره على أن يترك ما لهاه عنه، ومكنه من اجتنابه. كما أنه تعالى قد بين لنا الطاعات ورغبنا فيها، وبين لنا المعاصي وحذرنا منها، ووعد من أطاعه بالجنة، وأوعد من عصاه بالنار؛ لأن الله عدل وحكيم وغني ورحيم، بل ودود حل وعلا وكريم؛ ومَنْ هذه صفاتُه يستحيل عقلاً ونقلاً أن يُجبِر أحدًا على ارتكاب أي قبيح، ويستحيل أن يُريده تعالى من فاعله، وأن يشآءه منه ويرضاه؛ وإلا فلماذا يُحرِّمُ الله علينا ما لا نستطيع تركه، وكيف ينهى عبده عن الظلم والفجور والفسق، والحال أنه مجبرٌ عليه لا يملك الكف عنه؟

وإذا كان الأمر هكذا فلماذا سيعذبه على ما ليس له فيه اختيار ولا عمل؟، إن هذا يتنافى مع تسمية الله لنفسه عدلاً وحكيمًا وغنيًا؛ لأن العدل يستوجب أن يُقْدِرَ المكلَّفَ على ما كلفه به، والحكمةُ تقتضي أن لا يقع العذابُ إلا لمن يستحقه، وكيف يستحقه من لا مناص له من ارتكاب الذنب الذي يستوجبه؟! ولأن وَصْفَ الله سبحانه لنفسه بالغني عن العالمين الغنى المطلق يتعارضُ مع زعمهم الباطل أنه خلق المذنبين لِيُذْنِبُوا ويُعَذَّبُوا؛ لأنه غنيُّ عن ذلك وغير محتاج

إليه، فكيف يفعل ذلك وهو غني عنه، وغير محتاج إليه؟ وفي الوقت نفسه، فيه أشد الضرر على العبد الضعيف العاجز المسكين الذي لا يملك من الأمر شيئًا، سبحان الله عما يصفون؛ ولأن ذلك يتنافى مع تسمية الله لنفسه بالرحمن الرحيم، وبالحنان المنان، وبالرؤف ونحوها أتم المنافاة، بل سمى نفسه تبارك وتعالى الودود، فتأمل مليًا في معنى الودود، فإنه سمى نفسه الغفور الودود، وهذا أبعد في المعنى من اسمه الرحمن الرحيم، عز الله عما زعموه وجل .

كلا كلا إن الله لا يرضى لعباده الكفر، فهل يقبل عقل عاقل أن الله يفعل ما لا يرضاه؟، ومن ذا الذي سيجبره على أن يفعل ما لا يرضاه، وأن يُقدر هذا الظلم الفظيع، ويقضي هذا القضاء الشنيع؟ ولا موجود حين قضى وَقَدَّرَ إلا هو وحده لا شريك له في الأزل والوجود -تعالى الله عنه علوًا كبيرًا.

إِنَّ الله لا يُحِبُّ الجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ القَوْلِ، فكيف تَقبلُ أَتْفَهُ العقولِ أن يقضيَ الله ويُقدِّر حين لا سواه بأن يخلق الجهر بالسوء من القول، ويخلقه وهو لا يحبه، لماذا؟ هل هناك من سيرغمه على أن يفعل ما لا يحبه ولا يرضاه؟ ﴿ وَٱلله لا يحبه، لَا لَهُ سَادَ ﴾ [الفرة: ١٠٠]، هذا نص قرآني فكيف خَلْقُ ما لا يحب؟!

إن الله لا يريد بنا العسر، فهل يتصور ذو عقل سليم أن يفعل بنا ما لا يريده من العسر؟، ومَنِ الذي سيضطره إلى أن يفعل بنا ما لا يريده ولا يحبه ولا يرضاه؟

إنه تعالى لا يحب الكافرين، ولا المستكبرين، ولا الظالمين بنص القرآن

الكريم، ولا المختال، ولا أي متكبر جبار، ولا المسرفين بنصه تعالى على كل ذلك في كتابه الحكيم، فمَنْ ذا الذي أجبره حين قضى أَقْضِيَتَهُ، وقَدَّرَ أقداره على أن يقضي بذلك ويُقَدِّرَهُ؟، وأن يطبّق أقداره بِخَلْقهم وخَلْقِ قبآئحهم: من الكفر والظلم والإسراف والفجور؟!، كلا كلا وتعالى الله عما يقول الظالمون لأنفسهم علوًا كبيرًا، وسبحان الله عما يصفون.

إن الله نهانا عن الفحشاء والمنكر والبغي، ومن المستحيل عقلاً ونقلاً أن يجبرنا على فعل ما نمانا عنه، وعلى فعل ما يُبغضه ولا يريده ولا يحبه ولا يرضاه، كما نصت على ذلك آيات الذكر المبين، ولا يجهل هذا إلا ذو فهم سقيم، ولا يتجاهله إلا ألدُّ الخصام، وهو في خصامه غير مبين؛ لأنها نصوص لا تحتمل غير معناها الواحد فقط، وهذا واضح وضوح الشمس في رآئعة النهار، وأحلى من ابن حلا.

فإذا أمعنت النظر في هذا وفي أدلته القرآنية والعقلانية والعلمانية تجلى لك إلى أي حد قَصَّرَتْ وأسفَّت بعض المدارك، وإلى أي دَرَك هُوَت بسوء فهمها، وإلى أي حضيض وقعت بتأويلها المتكلَّفة، وتصوراتها الفاسدة المتعسَّفة، وإلى أي حد تجاوبوا مع وسوسة الشيطان الذي أقسم بعزة ربنا ليغويننا أجمعين إلا عباده المخلصين.

ومن الأمثلة على هذا تشبثهم بقوله تعالى: ﴿قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ ٱلْقَاهَارُ ﴾ [العد: 17]. وهذا من باب كلمة حق أريد بها باطل محض، فالحق

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

هو أنه حالق للكون بأسره ومبدعه من العدم المحض: سمآؤه وأرضه، ومياهه وأحواءه بحاره وأنهاره، وأشجاره وثماره، حامدة ونامية ومتحركة، المُسنّن لسننه، المصور لتراكيبه، المنظم لتحركاته وسكناته، المتصرف فيه وحده بما يبهر الألباب، ويستنفد العجب العجاب في الصنع الحكيم والإبداع العظيم في كل ذرة من ذراته، وبأنه صاحب الخلق والأمر كلهما ﴿أَلَا لَهُ ٱلْحَالَةُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ لَهُ مَنْ ذَراته، وبأنه صاحب الخلق والأمر كلهما ﴿أَلَا لَهُ ٱلْحَالَةُ وَالْأَمْنُ اللّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمَينَ ﴾ الاعرف: ١٥٠]. وصاحب الملك والحمد فيهما لا شريك له في ذلك ولامعين.

هذا هو الحق في معنى ﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الرم: ٢٦]، والعموم فيها منصبُّ إلى هذا وما في فلكه يدور من العجآئب والغرآئب الدالة على عظمة ذي العظموت، وقدرة ذي الملكوت، وحكمة ذي الجبروت، وإتقانه لما صنع وبرى جل وعلا.

أما الباطل الذي أرادوه فهو إدخالهم لأفعال العباد في عموم المراد باسم أن عمل العبد شيء فالله خالقه، مع أن الله يقول في شأن بلقيس حاكيا لقول الهدهد: ﴿إِنِي وَجَدتُ ٱمۡرَأَةً تَمۡلِكُهُمۡ وَأُوتِيَتُ مِن كُلِ شَيءٍ وَلَهَا عَرۡشُ عَطِيمُ الله الله الله المُعار؟، هل تُكَوِّرُ عَظِيمُ الله على النهار؟! كلا كلا مع أن هذه أشياء، إلا ألها لم تقصد في عموم "كل" هنا، فالعموم المراد هو ما سبقت الإشارة إلى أمثاله ممال يدل على الله وعجائب

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

ملكوته، لا ينصرف إلى ما لبَّس عليهم به الشيطان، بل يتجه إلى الأشياء التي تَمَجَّدَ الله بها في السياق ولأمثالها، وليست من الحصر والقصر الحقيقي الذي قال البيانيون: إنه لا يكاد يوجد.

ولهم شبهة ثانية أشد هُزالاً من الآنفة، ساء فهمهم فيها وتأويلهم، وهي قولهم: لا يكون في ملك الله إلا ما يريد، قالوا: فإذا لم تكن المعاصي مرادة لله تخلفت القاعدة، مع أننا نقول: حقٌّ، إنه لا يكون في ملك الله إلا ما يريد، ومن ذلك أنه خلق لنا قدرة، وجعل لنا إرادة واختيارا لما نفعل ونترك، وما كلفنا سبحانه إلا بما نقدر عليه، وبذلك تقوم الحجة لله علينا، كما أن قولنا هذا أعظم تمجيدًا لله وقدرته، وزعمهم الفاسد يشعر أن الله لا يقدر على إيجاد القادرين. هذا ولا يلزم من جعله للعبد قادرا على فعل المعصية أنه أرادها منه، كلا.

ولتقريب الفهم، أقول لك: لو أنك أعطيت إنسانا مدفعا يحمي به الضعفاء وحوزة المسلمين، فإذا به يقاتل به الضعفاء ويهاجم المسلمين؛ فكون المدفع صالحا لأن يستعمل مع الحق وضد الحق لا يستلزم أنك أردت به ما حدث من ذلك الرجل ضد الضعفاء والمسلمين. ﴿إِن تَكَفُرُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُم ۗ وَلا يرضى لِعِبَادِهِ ٱلْكُفرَ الربر: ﴿إِن تَكَفُرُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُم ۗ وَلا يرضى عَنكُم وَلا الله والمحد المتكمال القول في هذه المسألة والتحقيق، إنما القصد التحذير من التغرير، ومن أراد الاستيفاء فأمامه كتب الأصول.

ومما يدعون إليه تحسيم الله تقدس عن ذلك، ويصورونه للناس كابن آدم،

ويقولون إن الله خلق آدم على صورته، أي صورة الخالق، ويقولون: إن لله يَدَيْنِ ورِجْلَيْنِ الخ، وإنه يطلع وينزل وينتقل كالمخلوقين، ويضللون العامة أتباع كل ناعق بحمل آيات من القرآن على المعنى الحقيقي مثل: ﴿يَدُاللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ النين العنى الحقيقي مثل: ﴿يَدُاللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ النين العوا رسول الله كما حكت الآية الكريمة وهي: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايعِين لرسول الله كما حكت الآية فاوهموا الجهال أنه كانت يدُّ حقيقةٌ فوق أيدي المبايعين لرسول الله.

والمعنى الحقيقي هنا غير جآئز؛ لأنه يستلزم التصور لمن ليس كمثله شيء، والتفكر في ذات الله، وتحديد يد الله بيد المبايع؛ وكل ذلك ممنوع باتفاق.

ويستدعي التسآؤل النفسي هل كانت اليد فوق يد النبي والمبايع؟، فلماذا لم يقل فوق يدك وأيديهم؟، أم كانت فوق يد المبايع، ويد النبي فوق الكل؛ فتكون اليد بينهما ويد النبي فوق يد الله؟!!، تعالى الله عما توهموه.

على أن المألوف المعروف عند مصافحة العهد والميثاق لمبايعة وغيرها أن تكون اليدان معترضتين، ومن ذلك مبايعة الرضوان المذكورة في الآية الكريمة، لا أن تكون يد المحلّف متجهة الراحة إلى أسفل ويد الحالف إلى أعلى، وحينئذ فلا فوق ولا تحت، إنما هناك جهة يمين وجه شمال لا فوق وتحت.

ومثل هذا قولهم في: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴿ النَّسَمِ: ١٨٨ إِن للهُ وجها بهذا الدليل؛ وهذا غلط واضح؛ لأنه يستلزم أن الله هالك أيضا ما عدا وجهه، فالمراد

إذن غير ما فهموه بجهالة، وإنما جيء بالوجه لتأكيد المعنى مثل: ﴿ سَبِّحِ ٱسۡمَرَرَبِّكَ ٱلۡمُ رَبِّكَ الْمُعۡلَى ﴾ [العلى: ١]. وإنما المراد أن كل شيء هالك إلا الله سبحانه، كما يقول أحدنا لمن لم يف بوعده: بيّض الله وجهك، أو ما بيّضت وجهك، أراد ما وفيت أنت كُلُّك، ولم يقصِد ما طليت وجهك بالبياض، ولا خصص بإرادته الوجه، أو عنى ما غسلت وجهك بالصابون، بل أراد ما تحليت بالوفاء.

والقرآن أنزله الله على العرب بلغتهم وحسب مصطلحاتهم، فيه الكناية والمجاز والحقيقة؛ مثلا أمْرُه تعالى لنا بقوله: ﴿وَٱخۡفِضَ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾ [الإساء: ١٦] أَمْرٌ بالتواضع للأبوين واحترامهما وتعظيمهما؛ إذ لاجناح لنا فنخفضه، والله عالم أنه لا جناح لنا فلم يقصده، وإنما قصد أن نَبِرَ بهما، ونكافي عطفهما وإحسافهما إلينا وتعبهما وسهرهما وكرمهما إذ ربيانا صغارا. ونحن كعرب فهمنا ما قصد ربنا، ولم نسمع أن أحدًا سمع الآية فتحسس حسمه عسى أن يجد له جناحًا لم يكن قد علم به.

ومثلا قال حلّ حلاله: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُّطْمَيِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرتْ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾ السل: ١١١]. فإن مراده تعالى أنه عاقبهم بالجوع والخوف، وما هناك شيء يؤكل، اسمه الجوع حتى تذوقه ألسنتهم، ولاشيء يلبس فيحسَّ لابسُه بالخوف، وذآئقه بالجوع.

والذي حملهم على هذا الهُراء من الرأي الفَحِّ بنكران الجاز في القرآن خَطَلٌ وجَهْلٌ، وفي تصورهم أنه من التقوى، وتنزية للقرآن من اللبس فيه، وتقديس لله من التلبيس على عباده؛ وبذلك أسلموا قيادهم لوسوسة عن نية حسنة وقصد حسن أ، كما وسوس لقوم أن عليًّا الطَّكِينُ قد كفر فكفَروه عن حسن نية وخطأ وجهل في الاعتقاد، فكانوا جميعا من كلاب النار.

<sup>(</sup>۱) قال الإمام يحيى بن حمزة الملكة في الطراز ۸۳/۱ " أجمع أهل التحقيق من علماء الدين ، والنظار من الاصوليين وعلماء البيان على حواز دخول الجاز في كلام الله تعالى، وكلام رسوله في كلا نوعيه المفرد، والمركب، ويُحكى الخلاف في إنكاره عن أبي بكر بن داود الاصفهاني، ثم تولى الرد عليه وأمثاله فليراجع.

أليس من العجيب أن يُصِرُّوا على أن الهبوط إلى سماء الدنيا في الثلث الأخير لا يراد به هبوط الرحمة، وَفَتْحُ أبواب الاستجابة والبركات في ذلك الوقت الذي تكون القلوب فيه أقدر على استجلاء الحقيقة، وأكثر فهمًا ووعيًا لما يكشفه الظلام، وتكتشفه الأحلام من جلال الكون، وظهور النجوم التي لا عَدَّ لها، سابحةً في أفلاكها المتباعدة المترامية الشاسعة الواسعة، التي تدل بعظمتها، وبأنوارها، وبسيرها الحكم، وعظم أحجامها وتقيدها بنظامها وانتظامها، وخضوعها لما قدَّره لكل منها: من المكان والسرعة والدوران حول نفسها أو حول غيرها بحيث لا تستقدم عن شيء من ذلك، ولا تتأخر، مع استحضار حول غيرها وصفاء الذهن في الأسحار أكثر من غيرها.

ولعل هذا بعض وجوه الحكمة في قسمة الله للزمان إلى ليل ونهار. ولكن هؤلآء المعاندين والمكابرين أَنفَةً منهم أن ينكشف أننا أولى بالحق منهم أبو إلا أن يقولوا: الهبوطُ حقيقةٌ لا مجازٌ.

ومن البعيد جدا ألهم يجهلون أن الهبوط يستلزم إخلاء المكان الذي يقع منه الانتقال لو كان حقيقة لا مجازا، وإخلاء المكان، وسد الفراغ هو شأن الأمثال، لا شأن القدوس المتعال، الذي لا نِدَّ له ولا مثال، فقد كان الله قبل أن يخلق المكان والزمان، وهذا مما يتعالى إدراكه على العقول.

وأما تَفَصِّيهم بنفي الكيف فذلك مغالطة واضحة ليس عليها أثارة من علم، وما أُثِرَتْ قطُّ عن حجة من نبي أو كتاب، وإنما هو مجرد قمرب عن التسليم

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماتي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ ـ ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

بالحق الواضح من بعض الأولين خطلاً وزللاً، ومن بعض المتأخرين كِبْرًا وحدلاً، والله يقول: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا عَنِسِ مُّنِيرٍ هُ ثَانِيَ عِطْفِهِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُ وَ فِي ٱلدُّنْيَا خِزْيُ وَنُذِيقُهُ وَكَنْ اللهَ لَهُ وَقَالَ اللهَ لَهُ وَقَالَ اللهَ لَهُ وَقَالَ ٱللهَ لَيْسَ بِظَلَّمٍ يَوْمَ ٱلْقِيَعَمَةِ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴿ وَلَا لَكِ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ ٱللهَ لَيْسَ بِظَلَّمٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ الله الله الله الله الله عَنه الإله الله وَتَكْتُمُوا ٱلْحَقَّ وَأَنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ الله الله مسلون ﴿ وَلَا تَلْبِسُوا ٱلْحَقَ بِاللهِ الله الله على أسبها. ولو لم يكن من باطل زعمهم إلا ألهم يسلبون من القرآن الكريم بإنكارهم للمحاز فيه أبرز صفات بلاغته وإعجازه البياني، و ينكرون دلالته على أسمى المعاني – لكفاهم زاجراً. نوَّر الله بصآئرنا جميعا بالحق المبين.

هذا وكثير من هؤلآء الدعاة إلى العقائد الباطلة لا يعرفون إلا ما لقنهم مشائخهم، فآمنوا بما لقنوهم؛ لقصور معرفتهم وأفهامهم، كما آمن الجهال بما زعم رؤساؤهم يوم صفين بأن عليًّا ارتدَّ عن الإسلام بقبوله للتحكيم، وكما صدَّق معاوية أتباعُه لما قُتِلَ عمارُ بن ياسر، وانكشف لهم أنه الداعي إلى الجنة، وألهم دعاة النار، فقال لهم معاوية: إنما قتله من جاء به، فقال الإمام كرم الله وجهه: إذن فالنبي قتل حمزةً. وبالرغم من أنه اكتسح بكلمته تأويل معاوية الباطل، إلا أن بغضهم لصاحب الحق، وحبهم للدنيا وصاحبها أعمى أبصارهم

وبصآئرهم وأصمهم: البعض منهم جهالة، والبعض عَمَالةً، ﴿ يَقُولُونَ إِنَ أُوتِيتُمْ هَالَةً، ﴿ يَقُولُونَ إِنَ أُوتِيتُمْ هَالَهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَالَا اللَّا اللَّالَا اللّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وانظر إلى استدلالهم السقيم بقوله تعالى: ﴿وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾ السان : ١٦]، إذ قالوا: المراد حَلَقَهم وحَلَقَ عملهم الذي هو عبادة الأصنام، وهذا تأويل فاسد باطل؛ لأن الآية والتي قبلها حكاية لقول إبراهيم لقومه: ﴿قَالَ أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾، أي كيف تعبدون حجارة وحَشَبًا لا تسمع ولا تبصر ولا تغنيكم شيئا، كما في آية سورة مريم: ﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأْبُتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيًّا ﴾ [رج: ١٤]،

فإبراهيم الكين وبَّخهم هذا الاستفهام الإنكاري الإبطالي على عبادهم لما نحتوه وصنعوه بأيديهم من الأخشاب والحجارة، والحال ألهم أشرف منها بالحياة والعقل والقدرة والإرادة والاختيار، وهي لاحظ لها في شيء من ذلك، ومع هذا يتركون عبادة الذي خلقهم وخلقها، فإن الأحجار والأحشاب خلقها الله؛ فالمعنى إذن: أتعبدون ما تنحتون، والله خلقكم وما تنحتون. وأي حديث يخالف هذا: مصادمٌ له قطعًا، وما صادم نصا فهو مرفوض.وهذا الإنكار والاستدلال حجةٌ لإبراهيم على قومه قويةٌ مفحمة لهم.

فأما ما ذهب إليه أهل الجبر والتجسيم والإرجاء بأن الله خلقهم وخلق كفرهم فإنه يُصيّر استدلال إبراهيم عليه لا لَهُ، وكأنه قال لهم: أتعبدون الحجارة؟ ولكن لا لوم عليكم بعبادتها، لأنكم لا تقدرون على ترك عبادتها لأنكم مرغمون على عبادتها.

فهل مثل هذا الكلام أيها القارئ الكريم إلا هذيان مجنون يترفع عنه أقل العاقلين فهمًا، فما بالك بكامل العقل والفهم، فما بالك بالعارف، فما بالك بنبي بليغ آتاه الله قوة الحجة وقوة البيان.

ثم إن قواعد النحو والبيان وضرورة المناسبة لمقتضى الحال ترفض ما تكلفوه بتاتا، وهو مع ذلك تشويه لمراد الرحمن ولبلاغة البرهان في القرآن، ولبيان الخليل عليه الصلاة والسلام، والله المستعان.

وكل هذا لا يخفى على من لديه أدبى عرفان، ولكن الناس عن التحقيق

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

رقود، والنظر الصحيح بينهم مفقود.

قلنا: إله م يجسّمون الله - سبحانه عما يصفون، ويقولون بالْجَبْرِ المحض، وهو قول القدامي، منهم جهم بن صفوان أول من عُرِفَ به وأتباعه. ولما عز عليهم الصمود أمام النكير، قالوا: هو بلا كيف. ولا يغنيهم هذا التفصيّي شيئا، إذ هو إحالة على المجهول، وهو عند الجميع غير مقبول.

وقلنا: إلهم مُجْبِرَة. وتَفصِّيهم بأنه لا يُسْئَلُ، وبأنه لحكمة نجهلها؛ لا يخرجهم من الحرج أصلا، لأنه فيما يصادم النقل والعقل، وبلا دليل.

فإذا تأملت بإمعان عرفت ألهم إنما يؤمنون بإله مجسم، له صورة كصورة الآدميين، يجبر الخلق على فعل القبآئح، ويعذبهم في النار خالدين بما لم يكن منهم بإرادة ولا اختيار. وأنت لا تستطيع أن تجد فارقًا بين من ألَّه فرعون، وبين من ألَّه ظالمًا، له صورة إنسان، وبين من خت من الأحجار صنمًا وعبده، فالصور الثلاث تجعل الله كالأمثال، والله يقول: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى عُنُ الشورى: ١١]، الثلاث تجعل الله كالأمثال، والله يقول: ﴿لَيْسَ تَمِثْلِهِ مَنْ يَظُلِمُونَ ﴾ إوسننها. ويقول: ﴿ إِنَّ اللهُ ومع التسليم بأن من فكر و أقوالهم تتنافى مع النهي عن التفكر في ذات الله، ومع التسليم بأن من فكر في ذاته ألحد، ومن فكر في مخلوقاته وحد. أما نحن فننزه الله عما نزه نفسه عنه من الجسمية، وعما يجوز عليها من النقآئص والظلم، ونصفه بما وصف به نفسه من صفات الكمال المطلق المتعالي عن الأضداد والأنداد. وهو الذي أقدرنا على ما كلفنا به، والذي لا يرضى لعباده الكفر، والذي يريد بنا اليسر ولا يريد بنا ما

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

العسر، والذي حرم على نفسه الظلم الذي حرمه علينا، والذي يغار من المعاصي، كما جاء في حديث (يا سعد) (١) وفي حديث: (يا عمر أنا أغير منك، والله أغير مني)، والذي هو أرحم بنا من آبآئنا وأمهاتنا ومن أنفسنا، والذي سمى نفسه الرحمن الرحيم.

أما على معتقد المحبرة فأين الرحمة ممن يخلق خلقا ضعفاء عاجزين، لأجل أن يعذبهم في جهنم خالدين؟ يا لها من فرية ما فيها مرية. وأين الحكمة التي زيّنت كل ذرة من ذرات الأكوان، وكل حركة وسكون، وكل تركيب أبدعه وصنعه، وكل أمر ولهي قضى به؟! سبحان الله عما يصفون! وسنوضح إن شاء الله أثناء التعليق الذي يتخلل المنظومة ألهم هم لا سواهم القدريّة عما لا يبقى معك شك ألهم المرادون بالقدرية.

ومما يدعون الناس إليه تنفيرهم من آل محمد، ومن شيعتهم وشيعة علي التيليل، باسم ألهم غلاة وحاشا أن يوجد في اليمن غلاة، وباسم ألهم لا يعملون بكتاب الله وسنة رسوله إوآله، وهذه تهمة فاجرة نبرأ إلى الله منها، ونُبرِّئ منها كل طآئفة مسلمة؛ لأنه ليس بمسلم من لا يعمل بكتاب الله، أو سنة رسول الله التي تصح لديه.

<sup>(</sup>١) البخاري رقم ٢٤٥٤ بلفظ " أتعجبون من غيرة سعد لأنا أغير منه والله أغير مني" .

ويدعون الناس مع ذلك إلى حب معاوية ويزيد وتعظيمهما. فإذا وَجَدَ أحدُهم قبولا لكلامه خطا الخطوة التي تليها؛ وهي أن الحسين السبط خارجي مُخْط يستحق قَتْلَهُ؛ لخروجه عن طاعة "أمير المؤمنين يزيد"، فإذا أحس باستنكار أظهر تأسفه لقتل الحسين، وذاد عن قاتليه بأهم مجتهدون، وأخذ ينشر محاسنهم وانتحل لهم مناقب، فإذا سمع ذكر فضيلة لأحد من الخمسة أهل الكساء ضاق بها ذرعًا، وكذّب بعضًا وضعّف بعضًا، حتى لو روى الفضيلة أصحاب الأمهات الست وأمثالهم كالإمام أحمد بن حنبل والإمام الشافعي وغيرهما، فإلهم لا يقبلون من مناقب علي فيها إلا ما تقبله أهو آؤهم من صغارها، مع تضعيف لما قبلوه، وفي الحلوق شجى، وفي العيون قذى.

أما إذا ثمة منقبة لسواه وسوى ولَدَيْه فيرحبون بما بدون قيد أو شرط، ويعظمون من شألها ويجسمونها في تلسكوب من البيان، يراها القارئ والسامع من خلاله في أضعاف حجمها الحقيقي، كما يشاهد الميكروب الذي تتعذر رؤيته على العين المجردة من عدسة التلسكوب التي تضاعف حجمة حتى تتأتى رؤيته.

وترى البعض بإزآء المناقب الكبرى لعلي وأهل البيت إذا أعياه التكذيب لها والتضعيف لا يتردد من تناول المنظار وتعكيسه ليراها القارئ والسامع من حلال المنظار المعكوس في معنى منكوس، أو يصغر حجمها حتى يخفيها أو يكاد.

وليس في هذا مبالغة، فإنك إذا وضعت هذه الملاحظة نصب عينيك كلما

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماتي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ ـ ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

قرأت شيئًا من هذا وحدته الحقيقة المجردة من الغش والمبالغة، لكن الله سلك من بين يدي المناقب ومن خلفها رَصَدًا ﴿لِيَهْلِكُ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَىٰ مَنْ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَلَ بَيْنَةٍ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَلَ بَيْنَةٍ وَإِنَّ اللهَ لَسَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [الأهال: ٢٤].

وتَجَهُّمُهُمْ في وجه من ذكر شيئًا من فضآئل علي الكَّنِ أو غيره من أهل البيت وذريتهم، وتَهَلَّلُ وجوهُهُمْ إذا ذُكِرَ أعدآؤهم بخير، وعدم التحاشي من تكذيب ما رواه علماء السنة الأكابر، أو تضعيف ما صحَّحوه منها، أو التعسف في تأويله، وتجهمهم أيضا في وجه من روى أو ذكر مأساة من مآسيهم، وبغضهم أيضا لأنصار الإمام والموالين له ومن تبعهم، ورميهم بالكذب، وجرحهم بالتشيع له، مع تزكيتهم لأنصار معاوية ومحبيه ومن تبعهم، مع تحقق بغضهم لعلي رغم تصحيح أهل السنة لحديث: ((إن حبه من الإيمان وبغضه من النفاق)) (1)، كل ذلك واضح جدا، وحسبك أن تتأمل في هذا بإمعان.

وفي قتل الحسين، وتسميم معاوية للحسن سيدي شباب أهل الجنة، وفي قتل زيد بن علي، والحسين بن علي الفخي ومن معهم، وفي قتل علي كرم الله

<sup>(</sup>۱) الترمذي / ۲۱۱ رقم ۹۹،۵۷۳،۵۹۷رقم ۳۷۱۷، مسلم 1/ص ۸۰٦ و شرحه النووي مج 770.7 - 70.0 المستدرك 7/0.0 المستدرك 7/0.0 المستدرك 7/0.0 الاعتصام 1/0.0 أمالي أبي طالب ۹۹، أسدالغابة 3/0.0، الخصآئص للنسآئي 3/0.0 المحمع الزوآئد 3/0.0 تاريخ الإسلام عهد الخالفاء 3/0.0 تذكرة الحفاظ 3/0.0 وغيرهم كثير.

وجهه، وذِكْرِ معاوية وابنه يزيد، وابن العاص، وعبد الملك، وعمرو بن سعيد الأشدق. قال ابن عَبْدُونَ رحمه الله في بسامته الخالدة:

وليتها إذ فَدت عَمْرًا بخارجة وفي ابن هند وفي ابن المصطفى حسن فبعضنا قآئل ما اغتاله أحد وأردت ابن زياد بالحسين فلم وأعمَلَت في لطيم الجن حيلتها وأحرقت شلو زيد بعدما احترقت وأظفرت بالوليد بن اليزيد ولم وأسبلت دمعة الروح الأمين على

فَدَتْ عليًّا بمن شآءت من البشر أتت بمعضلة الألباب والفكر وبعضنا ساكت لم يُؤْت من حَصَر يُبُوْ بشِسْع له قد طاح أو ظُفُر واستوسقت لأبي الذِّبان ذي البَحَر عليه وَحْدًا قلوبُ الآي والسُّور تبق الخلافة بين الكاس والوتر دم بفَح لاّل المصطفى هَدر

وليس بخاف عليك المراد من قوله: وبعضنا ساكت لم يؤت من حصر، وأن صولة الباطل وجبروته أسكت الألسنة عن قول الحقيقة، وأنطق أحرى بالباطل الذي هو الزعم بأنه ما اغتاله أحد.

والذين يمتعضون من ذكر أيَّة مأساة وقعت على آل محمد إنما يَصْدُرون في امتعاضهم عن محبتهم للظالمين وكراهيتهم للمظلومين، وبغضهم من حيث لا يشعرون. وربما بادر بعضهم بالنهي عن ذكرها بحجة أنه يثير فرقة بين المسلمين، أو بقوله: هذا كذب أو نحوه، أو مبالغ فيه من صنع الغلاة.

وربما قيل: هم مستحقون؛ لأنهم خارجون أو خوارج على أولي الأمر مثل

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

يزيد وابن زياد وهم ظل الله في الأرض، لكن إذا ذكرت منقبة لأعداء آل محمد للللت وجوههم فرحًا ولو كانت الرواية ضعيفة أو مصادمة للصحيح، بل يتعمدون السكوت عما يعلمونه من أي قادح فيها، وفي الحديث الشريف: (حبك للشيء يعمي ويصم) (١)، وقال شاعر:

وعينُ الرضى عن كل عيب كليلةً كما أن عين السُّخْطِ تُبْدِي المساويا وتبجُّحُ البعضِ بأهم أهل السنة تعريضٌ بأن غيرهم من المسلمين والزيدية على الخصوص لا يعملون بالسنة أو جاهلون بها، ويتجاهلون إيمان جميع المسلمين بأهم يؤمنون أن ردَّ ما صح لديهم عن رسول الله كُفْرٌ وَرِدَّةُ، وإذا كانت المخالفة على وجه المعصية ففسق في الكبيرة لا يَخْرُجُ به عن كونه مسلمًا.

فلو كانوا صادقين في ألهم يكرهون إثارة الفتنة والشقاق بين المسلمين لعَفَّت ألسنتهم وأقلامهم عن الولوع بسببنا باستمرار، ولما ولعوا بتأليف ونشر وطبع ما فيه شتمنا بالباطل زورًا علينا وهمتانًا بأننا شرُّ أمَّة، أو شر من اليهود، أو من الطآئفة الفلانية الخ.

<sup>(</sup>۱) أبي داود/ ٥/ ٣٤٦ رقم ٥١٣٠، أحمد بن حنبل١٦٣/٨ رقم ٢١٧٥٢، البخاري في التاريخ ١٠٧/٢ برقم ١٨٥٣عن أبي الدرادء .

والمتأخرون والمعاصرون أشد إقذاعا وبغضا من أول سلف لهم في بغض آل محمد عمومًا، وخصوصًا الزيدية، حتى إلهم أو بعضهم إذا بالغوا في الشتيمة بينهم يقال " يا زيدي" لما تُوغِرُ صدورَهم به علمآؤهم من نحو ما سبق، وبأننا مشركون ومبتدعون وأهل ضلال. ولو كانت لهم قلوب يفقهون بها، وعلى حانب من تقوى الله، وعلى شيء من الحرص على رأب الصدع بين المسلمين، وجمع قواهم في وجه الكفر وهجومه الشرس لما استمروا في ذلك، ولكن البغض يعمي ويصم.

﴿ قُلُ إِن تُخَفُّواْ مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبَدُوهُ يَعْلَمْهُ ٱللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ هَ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِن سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ مَا نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِن سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ مَّ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَدِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ ﴿ وَاللَّهُ رَءُوفُ بِٱلْعِبَادِ ﴿ هَ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ ٱللَّهُ فَٱلَّهِ عَلَىٰ كُرُ ذُنُوبَكُم وَ وَاللَّهُ عَفُورٌ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ ٱللَّهُ فَٱلْبَعُونِي يُحْبِبُكُم ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُم وَ وَاللَّهُ عَفُورٌ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْكُولُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلُ اللَّهُ وَعَلَيْهُ وَالْلَهُ وَعُولُ وَالْكَهُ عَلَىٰ كُلُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُ اللَّهُ وَعُولُ وَالْكَهُ عَلَىٰ كُلُ اللَّهُ وَالْمَا عَلَىٰ كُلُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُ اللَّهُ عَلَىٰ كُلُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ وَاللَّهُ وَعُولُ اللَّهُ عَلَىٰ وَاللَّهُ وَعُولُ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَل

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

تقوى الله؟، أفي هذا ما يدل على غير البغضاء الظالمة والشنئان؟! والله المستعان. أما ادعآؤهم ألهم يحبون آل النبي المتمسكين بسنته، فإنما يحبون الذين اتبعوا أهوآءهم، وفي الحديث الشريف: (لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعا لما جئت به) (١)

ومما ابتلى به عصرنا انتشار الإلحاد والذين ينكرون وجود الله، ويقولون ﴿ وَمَا يُمُلِكُنَآ إِلَّا ٱلدَّهَرُ ﴾ [المالة: ١٠]، ويقولون: ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَخَيًا وَمَا خَنْ بِمَبْعُوثِينَ ﴾ [الموسود: ١٧]، وهي مصيبة عظمي وداهية دهيآء.

ويزيد الطين بلة أن هجوم السبّابِ من قبل المجبرة، والتشويه ضد الزيدية مَهّد ويَسّر سلوك التشكيك الإلحادي ضد الإسلام من حيث هو عند العامة وأنصاف المتعلمين أتباع كل ناعق، وزاد الشيوعية قوة وانتشارا ودفع كثيرا إلى الانضمام إلى الخارجين على الحكومة بحجة أن الخارجين لا يعارضون المؤمنين في عقائدهم، بل يعارضون النظام المالي فقط، وهذا أهون عندهم من مصادرة القلوب وإجبارها على التنازل عن الحق وانتشار الضلال باسم أنه الهدى.

وفي ظل هذا الواقع الأليم يَرْتَعُ المنافقون الذين يظهرون الإسلام، وأتيح لهم

<sup>(</sup>۱) كنز العمال ۲۱۷/۱ برقم ۱۰٤۸، فتح الباري ۲۸۹/۱۳، تاريخ بغداد برقم ۲۲۳۹.

العمل والقول تشفيا وحقدا على المسلمين عامة وآل محمد خاصة. وترى الأحساء منهم الذين سيطرت عليهم عقدة الشعور بالنقص والضّعة في المجتمع بأعمالهم وعقدة الشعور بالجهل، وعقدة الحقد والحسد لمن يكرمهم المحتمع بأعمالهم وأخلاقهم، تراهم يحاولون إخفاء شعورهم بالنقص، واحتقار المحتمع لهم بالتجري على الكذب، وتناقل الكذب، والاستناد إلى الكذب، ولكولهم لا شرف لهم بين الأحياء فيحافظوا على صونه أن يُخدَش ولا حياء ولا مروءة تكفّانهم عن الزور والبهتان، ولا علم يستر فضآئح جهلهم وكذبهم؛ فإلهم لذلك لا يترددون عن الإفك والاحتلاق لمثالب ينسبولها إلى الأحيار، واحتلاق مناقب للأشرار؛ غافلين أن التأريخ ورجاله والحديث وأمثاله في ماضيه ومستقبله يفضحهم ويخزيهم ويكشف ما يحاولون إخفاءه من سوآتهم، ولا يحتقرهم أحد كاحتقارهم لأنفسهم بأنفسهم.

وعلى سبيل المثل الترويج بين العامة أن ذرية رسول الله على انقرضت يوم الطّفّ، فهم كالذين قالوا: ﴿إِنَّ ٱللّهَ فَقِيرٌ وَخَنْ أَغْنِيآءُ ﴾ [ال عران ١٨١] فهم بأباطيلهم إنما يسخرون من أنفسهم بأنفسهم، ويسجلون بأقلامهم حساستهم، ويشهدون على أنفسهم بما يزعمونه بأقلامهم وألسنتهم ألهم هم الكاذبون والجاهلون والمفسدون والملحدون، ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَرُ وَلَاكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلّتِي فِي ٱلصَّدُورِ ﴾ [الحنية: عنا]. وفي تفسير ابن تيمية، وابن القيم، والشيخ محمد عبده في تفسير سورة الكوثر ما ينفعك به الله.

و تجهيل الجبرة للناس بعدل الله و حكمته، و تجهيل الملحدين للناس بإنكار وجود الله يؤديان بالمجتمع إلى أسوأ العواقب وأحبث النتآئج، و حسرانه لدنياه و لآخرته معا؛ فإن الناس إنما يعيشون بالأمل في رحمة الله، وانتظار الفرج في العاجل، والإنصاف والانتقام لهم في الآجل؛ ويصمدون بذلك أمام العاتيات من المصآئب والمظالم، ويهزمون العاديات العاصفة من البلايا والمغارم: ﴿إِنَّهُر لَا يَأْيَكُسُ مِن رَوْح الله إِلّا القوم أَلكَ فُورُونَ العاديات العاصفة من البلايا والمغارم: ﴿إِنَّهُر لَا يَأْيَكُسُ وَن رَوْح الله إِلّا القوم أَلكَ فُورُونَ العاديات العاصفة من البلايا والمغارم: والنه و كتابه، والبعث؛ لثوابه وعقابه لتكاثر الاعتداء على الأرواح انتصافا أو انتهاكا للحرمات مبادرة إلى التشبع بمتع الحياة ولذآئذها، ولتكاثر بهذا الدافع الفساد بكل ألوانه وأشكاله في الفروج والأعراض حاصة، ولكثرت الإنتحارات ضيقًا بالحياة وآلامها، ويأسًا، ولتكاثر البؤس والفقر بصورة لا يتصورها الناس.

والذي يتصوره الدعاة إلى شيوعية الأموال ويصورونه للرعاع من أن مصادرة الأموال المكتسبة بالطرق الحلال باسم العدالة وإنصاف الفقرآء من الأغنياء وألها ستسعد الفقراء إنما هو حيال و كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ تَحَسَّبُهُ ٱلظَّمْانُ مَآءً حَتَّى إِذَا جَآءَهُ لَمْ يَجَدُهُ شَيَّا ﴾ وما هو إلا ظلم وعدوان تأباه العقول السليمة والطبآئع المستقيمة.

والتجربة في الشعوب الاشتراكية كشفت أنه ظلم وجهل مركب سماه الشيطان علمًا وعدلاً وهو عين الجهل والظلم للمنهوبين، وقَتْلٌ للمواهب والهمم

في حدمة الأمم، فإن عامة السواد الأعظم فيها بؤس شديد وعناء، وإن الفرد في العالم الرأسمالي: الفردُ الفقير فيه أحسن حالاً بكثير جدًا ممن هم في جدته وحريته، وكلا النظامين فاسد في جملته وتفصيله. وكلا النظامين باطل في محتواه، ضره أكبر من نفعه، وشره غالب لخيره .

والإسلام لا سواه هو دين الحق، ونظام السعادة والعدل والحرية إذا تأمل في تفاصيله منصف ذو عقل سليم بعد أن يميط عن وجهه الوضاء ما لطخه ونسبه إليه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين، والحقد على الدين الحنيف.

فالإسلام وحده هو الذي جلى ماهية الحقائق الغيبية حتى كأنها بمرآى ومسمع، وقام بالقسط في كل ما دق وجل من التشريع وما برى وسوَّى، وهو الذي في العمليات في جميع نواحى الحياة ارتدى بالعدل الأكمل وتأزر،

<sup>(</sup>۱) أطال الله عمر المؤلف ، فقد تحقق ظنه في الشيوعية ، فقد فشلت ، وتمزقت دولتها العظمى الاتحاد السوفيتي عام ١٩٩١م شر ممزق ، وها هي بقايا شظايا تتسول على أبواب الدوآئر المالية الغربية ؛ رغم الثروات الهآئلة في أرض روسيا. أما النظام الرأسمالي والذي تتزعمه أمريكا ؛ فإنه في طريقه إلى الانحدار لقيامه على أنانية الفرد، واحتقار الغيني للفقير، وقد بدأت أمريكا تضرب العالم شرقًا وغربًا، حريًا وراء السراب من جنون العظمة والجشع الذي جعلها تسعى للسيطرة على ثروات العالم، وهي الآن تخوض حربًا مدمرة ومعها بريطانيا ضد العراق، ولا أتوقع إلا أنها تحفر لحتفها بأنفها، سواء انتصرت أم الهزمت. بقلم د/ المرتضى بن زيد المحطوري.

وبالفضيلة الفضلى وإسعاد البشرية تجلبب وتدثر، لاسيما في نظامه الاقتصادي، والأنظمة الاجتماعية، وتوفير أوفر الحرية للفرد وللمجتمع على الوجوه الصآئنة لهما من التظالم والتغابن، الكفيلة لهما بكل ما تجود به الحياة الدنيا من السعادة والإسعاد للبشرية، والحماية من الشقاء بحيث لا يدنو من كماله أي دين ولا نظام.

إلا أن استكبار المستكبرين، وتعصب الباغضين والحاقدين من جماهير المبلغين والحرص على التشبع من رذآئل الشهوات ودناياها التي يُطَهِّرُ الإسلام منها ذَوِيه قد جعلهم يمرون بالإسلام النقي وهم عنه معرضون ﴿كَأَنَّهُم حُمُرٌ مُستَنفِرَةٌ ﴿ فَرَتَ مِن قَسُورَةٍ ﴾ الله النقي وهم عنه معرضون ﴿كَأَنَّهُم حُمُرٌ مُستَنفِرَةٌ ﴿ فَرَتَ مِن قَسُورَةٍ ﴾ الله الحبرة، وشوّة وجهه بها الفجرة من الخزعبلات والترهات التي نسبها إليه المجبرة، وشوّة وجهه بها الفجرة من خلك من تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل المجاهلين، فإلهم يتخذون من ذلك حُجَجًا يُفحمون بها الدعاة إلى الإسلام، وتحمل المدعوين على السخرية بدين يُقرِّ العبث والفساد، ويساند باسم الإسلام الظلم والظلمة ضد المظلومين، ويفرض باسم الإسلام الاستسلام لهم، وينهى عن معارضتهم، ويُمَنُّونَهُمْ مع في فرك أن في عفو الله سَعَةً لهم ونحو ذلك مما يتنافي مع صرآئح القرآن والسنة ذلك أن في عفو الله سَعَةً لهم ونحو ذلك مما يتنافي مع صرآئح القرآن والسنة المستقيمة.

فلا يعقل إذن أن تقبل عقول أهل الأنظار الدقيقة، والمعارف الواسعة عند المدعوين إلى الإسلام لاسيما في الماديات، لا يعقل أن يضع هؤلاء مقادتهم في

أيدي جهال مُهَوِّوسين، هذه تصوراهم للحقآئق، ودعوهم إلى الإيمان برب ودين، هذا شأهما.

فالإسلام دين الحرية والعدل والحفاظ على حقوق الفرد والجماعة، جعل لكل فرد الحق في أن يدرس حتى يكون أكبر عالم فيما يحب من العلوم، لم يحجر علما ولا أحدا عن أي علم ولاعن مزاولة أي عمل، وجعل مع ذلك لكل فرد الحق في الكسب والعمل الحلال حتى يكون أكبر غني، لم يحجر أحدا عن أي عمل، وجعل لكل فرد الحق في احترام دمه وعرضه وماله، وفي حفظ كرامته، وجعل لكل فرد الحق في احترام دمه وعرضه وماله، وفي حفظ كرامته، وجعل لكل فرد الحق في الحياة، وساوى بين الناس في كل ذلك، وجعل ميزان المرء عند الله سبحانه وتعالى عمله لا نسبه ولا نَشَبَه، ﴿إِنَّ أَكُرُمُكُمُ عِندَ ٱللهِ المحرف: ١٢]، فلن تسعد البشرية بغير الإسلام بعض سعادتها به، ﴿وَمَنْ اللهِ حُكُمًا ﴾ [المتحد: ١٥]، ﴿ أَنتُم أَعْلَمُ أُمِ ٱللهُ ﴾ [المتحد: ١٥].

لكن الكفر بالله واليوم الآخر، ومخالفة ما أمر ولهى أينما حل الكفر وطبقت أنظمته لاسيما النظام الماركسي؛ فإن الهمم القعسآء والجِدَّ يتلاشى ويقل دخل الأمة والفرد، وتسوء حالتهم، وتختم القوة على أفواههم، والمشانق تعمهم؛ فلا تأذن لهم فينطقون إلا أن يقولوا زورًا كما قد حرب هذا كثير غيرنا وتسربت أحباره المتواترة من خلال الحجاب والستار الحديدي ووصلت بهم الحال إلى هذه النتآئج السيئة.

والناس يتفاوتون في هممهم ونشاطهم وذكآئهم وفهمهم وجهودهم

ومساعيهم، وباب الحرية في العلم والعمل مفتوح في ظل الإسلام النقي من الشوآئب مفتوح على مصراعيه للعلم والعمل والكسب الحلال للجميع.

والإسلام يحمي مكاسب كل كاسب عن اغتصابها ومشاطرته فيها كما يحمي عرضه ودمه، وعن انتزاع شيء من حَلاَلِ كَسْبِه وَجِدِّهِ لكسول أضاع فرصته ووقته، أو باسم كسول ظاهرًا؛ هذا هو الظلم المبين، وهذا هو الجبروت لا الحرية، وهذا قسوة لا رحمة، ودعوة غير مباشرة لكبت الهمم والتواكل والتخاذل، ووأد الهمم والنشاط.

فاحذروا خداعهم لكم عن دينكم وإيمانكم وتشويه الدين بأنه أفيون الشعوب، فإنه مجرد خداع يقوم على تحسين القبيح وتقبيح الحسن بمنطق خلاب، وفي سحر من البيان الجدلي أو الخطابي أو الشعري أو المغالطة التي ينخدع بما السذج والهمج.

و بمناسبة ذكر المغالطة أُملِيت علي المس نكتة معناها: حياط أحلف مواعيده مرارا بإنجاز بدلة، فقال له صاحبها متألما: حلق الله العالم كله في ستة أيام فبادره الخياط قآئلا: ألا ترى كيف العالم؟ وما الناس فيه؟، وهو من باب سألتُه عن أبيه، فقال: حالي شعيب.

فاحذروا خداعكم عن دينكم وسعادتكم في الدارين معا وإلا خسرتموهما معا. فالناس في ظل الشيوعية في أضيق من سم الخياط، وفي العالم الرأسمالي الكفري لا حصر لحوادث الانتحارات وحوادث السطو الإحرامي على الدماء

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

وعلى الأموال لفساد في قوانينهم لا صلاح له إلا الإسلام.

وحتامًا لا تغتر بشبههم ولا بشبه الطاعنين في آل محمد وأتباعهم؛ فهي معارضة للكتاب والسنة الصحيحة بأقوال مختلفة، أو تأويل فاسدة انطلت على القاصرين، وصادفت هوى من المغرضين؛ فمَجَّدوها، فراجت بين السواد الأعظم الذين ظنوها أمورًا مسلَّمةً نصروا بها الباطل وأهله -حبًا لهم- ضد الحق وأهله -كراهية لهم- فليس ببدع أن يطعنوا فيهم وفي روايتهم، وأن يتخذوا من ذلك سلاحا لإسكات الحق وإنطاق الباطل وبحكم تزلفهم بذلك إلى ذوي السلطان ووجاهتهم بذلك، والجِدة في جميع الأزمان مقرونة بضيق ذات اليد عند المحقين.

ومهما يخفى من شيء فلن يخفى أن الخارج على إمام حق عندنا، وعلى إمام حور عندهم باغ، وأن عليًا من الراشدين بتسليمهم بذلك، فالخروج عليه أشد من الخروج على غيره؛ ألا ترى ألهم في التناقض يتهافتون. كما لا يخفى أنه الداعي إلى الجنة لحديث عمار (۱)، وخصومه دعاة النار، وأن أتباع على هم الذين استجابوا دعوة الله إلى دار السلام، وأن خصومه استجابوا دعاء الشيطان،

<sup>(</sup>۱) البخاري ۱۷۲/۱ رقم ۲۹۱، ۱۰۳۰/۳ رقم ۱۰۳۰، مسلم ٥/ ٤٣٠ رقم ۲۹۱٦ عن أم سلمة، والمستدرك ۳۸۶، الترمذي ۲۲۷، رقم ۳۸۷، الطبراني في الكبير ٥٨/٤ برقم ۳۷۲۲، مجمع الزوآئد ۲٤۱/۷، ۲۶۲، طبقات ابن سعد ۲۵۲۳.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

﴿إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْبَهُ لِيَكُونُواْ مِنْ أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ الطربة]، لا يقال: إن مبايعته لا تلزمهم؛ فإن المهاجرين والأنصار هم القوم كل القوم، وبيعة الحاضر تُفْرَض على الغآئب شرعا ولعله إجماع.

وأما قولهم: لا نخوض فيما حرى بين الصحابة فبدعة ابتدعوها يرفضها وجوب موالاة أولياء الله ومعاداة أعدآئه وليست من الدين في شيء، وحوب موالاة أولياء الله وألَّذينَ ءَامَنُواْ وَمَا تَخَدَّعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَتُكُندِعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشَعُرُونَ اللهُ وَاللهُ عَالَمُ القرآن فهو حداع ووسوسة من الشيطان أضلً بما كثيرًا موهمًا لهم أنها غير مخالفة للكتاب والسنة فصدقوه.

فاحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله إليك عن غلط أو مغالطة تجاه النصوص القرآنية مثل: ﴿يَلِنِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَلِحِشَةٍ مُّلِيّنَةٍ مُّلِيّنَةٍ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَلِحِشَةٍ مُّلِيّنَةٍ مُّلِيّنَةٍ يُضَاعَفُ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴿ الاحلاء: ٢٠]، وهن في قمة الفضل بالصحبة وزيادة عليها لا يجحد فضلها إلا مكابر. ولو كان الأمر كما سول لهم الشيطان لقال نحو: مَنْ يأت منكن بفاحشة فلتصنع ما تشاء، أو فلا تخف فقد غفر لها ما تقدم من ذنبها وما تأخر.

كما ألها مغالطة تجاه مثل قوله تعالى: ﴿ لاَ تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱللّهِ وَاللّهِ وَرَسُولَهُ ﴿ اللّهَ وَرَسُولَهُ ﴿ اللّهَ وَرَسُولُهُ ﴿ اللّهَ وَرَسُولُهُ ﴿ اللّهَ وَرَسُولُهُ ﴿ اللّهَ وَاللّهَ وَرَسُولُهُ ﴿ اللّهَ عَالَ اللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَّ اللّهُ عَلَّ اللّهُ عَلَّ اللّهُ عَلَّ اللّهُ عَلَى اللّه

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

بِهِ الساء: ١٦٢] ومثل الحديث القدسي: (من عادى لي وليًّا فقد آذنته بالحرب) (أ) فتلك عمومات غير مخصصة، وتآويلهم لها متعسفة فاسدة. وإذا أُفْحِمَ أحدهم ومنعته الأنفة والبغضاء عن التسليم بالحق لاذ بالشتيمة، وربما يقول أحلَمُهم: الخوض يثير الفرقة بين المسلمين وتَرْكُهُ يجمعهم، وهذا صحيح: ظاهره رحمة وباطنه عذاب؛ لأهم الخواضون باستمرار حيلا فوق حيل وحيلا بعد حيل مواصلة سببنا والهامنا بالشرك والغلو والبدع الضآلة والشرَّة والضلال والكذب، يسبوننا في المؤلفات القديمة والحديثة والمجلات والجرآئد والرسآئل والفتاوى المرئية والمسموعة والمقروءة، وحتى مجلة الإرشاد بصنعاء فقد كان سبنا من براعة استهلالها وفي عقر دار الزيدية. ﴿أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ الستهلالها وفي عقر دار الزيدية. ﴿أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾

وكان الجدير بأهل القبلة أن يقوموا بحملات بين طوآئفهم تزيل التواحش وتستوجب الصفاء والقضاء على الشحناء وتشيع بينهم إحسان الظنون ببعضهم بعضا ويلتمس كل للآخرين المبررات مهما وجد سبيلا ليكونوا على الخير أعوانا، وليتمكنوا من الوقوف في وجه عدو الجميع من الكافرين، ولكن وياللأسف الشديد كانوا باشتغال بعضِهم ببعض أجنادا لتحقيق أهداف

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

الكافرين، ضدَّ أنفسهم وضد الإسلام.

رأيت وأنا في أثنآء كتابة هذه المقدمة في المنام، رأيت إبليس في صورة إنسان يكلم إنسانًا مُصْغيًا لحديثه، فكان إبليس يكلمه وعيناه مشغولتان بي والرجل مُوْليْنِي ظَهْرَهُ تقريبًا، وإذا في يدي شبه سيف طُولُه نحو أربعة أمتار، أعلاه من جهة الذبابة نحو شبر كسآئر السيوف شكلا وقدرا، وباقيه نحو أسنان الشَّرِيم، فرفعته وضربت به رأس إبليس وأغمدت بعضه في جانب رأسه، فحاول أن يُهد أني وهو مشغول بمواصلة كلامه للمقبل عليه، فضربته ثانية في رأسه كالأولى، ثم ثالثة ورفعت السيف لأضربه الرابعة معرضا عن محاولته تمدأتي؛ حتى أسمع ما يقول، فلما أيس وثب من مكانه وتحوَّلت صورته إلى جسم شفاف ووقف أمام عيني ووجهي يحاول التأثير علي بوسوسته، وأخذت في محاولة لضربه فاستيقظت. اللهم اجعل تعبيره خيرًا.

أيها القارئ الكريم طالِعْ كتب الزيدية فإنك لن تجد بها شرْكًا، ولن تجدنا مبتدعين في الدين ما ليس منه، ولن تجدنا نعتقد في القبور، ولن تجدنا نُقِرُ أحدًا على ذلك. وفي المثل العامي: (إذا كان المتْكُلِّمْ مَحْنُوْنْ فَالْمِسْتَمِعْ بِعَقْلِهُ)، وفي المثل العامي أيضا: (ما عَمَّالهُ تحبْ عَمَّالهُ)، وفي الحكمة:

وعينُ الرضى عن كل عيب كليلةٌ ولكنَّ عينَ السخط تُبدي المساويا وعينُ الرضى عن كل عيب كليلةٌ من ألهم يقبلون أحاديث خصومهم ويعملون ها حتى ما يروونه عن أشد أعداء علي كرم الله وجهه الذين اتخذوا سَبَّهُ بالإلحاد

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

ولَعْنَهِ سُنَّة، كَعَمْرٍو، والمغيرة، وبُسْر بن أرطأة الذي ذبح طفلين فوق المصحف الكريم (١) أمام أمهما، وقتل الآلاف من اليمنيين، بل إن الزيدية يرجحون رواية البخاري ومسلم على غيرهما كما تجده بالنص في باب الترجيح من أصول الفقه (٢).

ولا أدل على تعصب خصومهم عليهم، وغلوهم في العدواة والبغضاء، وعلى عدم المبالاة بتقوى الله فيهم: من رَفْضِهِمْ لأحاديث الزيدية وكتبهم مطلقا، والطعن في عدالتهم بالكذب ونحوه، فإن قبلوا شيعيا فهو نادر جدا، وفيما سمع عنه قبل ظهور ولآئه للإمام وإلا رفضوه، بالرغم من أن معاوية كان يوعز إلى من يسأل عليا فيما انْبَهَمَ عليه.

فأين هذا العمل من قول الله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوْمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهِكَآءَ لِللهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أُوِ ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ۚ إِن يَكُرِثُ عَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أُولَىٰ بِمَا لَّفُكُ تَتَبِعُواْ ٱلْهُوَىٰ أَن تَعْدِلُواْ وَإِن يَكُرِثُ عَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أُولَىٰ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ الساء ١٦٥، وحسنبُ تَلُورَاْ أَوْ تُعْرِضُواْ فَإِنَّ ٱللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ الساء ١٦٥، وحسنبُ

<sup>(</sup>١)والدم موجود فوقه إلى الآن وهو الآن بمكتبة الوقف وقد أفاد المؤلف حفظه الله أنه كان يدرس فيه. (٢)قال في كافل لقمان" ويرجح المشهور ومرسل التابعي ومثل البخاري ومسلم على غيرهما"الكاشف باب الترجيح/ص٤٠٥ مطبوع بمركز بدر. عند الفقهاء .

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

المؤمن من التهديد أن يذكر الله بأنه خبير بما يعمل، عليم بما يسر ويعلن. وإذا نظرت فيما كتبه العلماء الأفذاذ مثل محمد أبو زَهْرة، ومثل الدكتور صبحي عن الزيدية، وفيما كتبه عن آرآئهم ومعتقداهم التي أجملها مثل الشيخ محمد عبده، والشيخ محمد الغزالي، والشيخ محمد الشعراوي، والدكتور عمارة، والدكتور طه حسين، وغيرهم، فإنك ستميز بين الأجرب والسليم، وعند ذلك تعرف أن الطاعنين في الزيدية: إما جاهل مغرور، أو عميل مأجور، وما أكثر هؤلاء في كل مكان وزمان لاسيما إذا مَازَجَهُم الحسد، والحقد على من أكرمهم الله، وأفاض عليهم نعمه: من الشرف والوفاء والسخاء والفضل كما جاء: ((كل ذي نعمة محسود)).

وكما استطابوا الكذب على الزيدية استطاب المزيد منه آخرون كما زعموا أن ذرية النبي على انقطعت، وكما زعموا أن آل سعود الأبحاد ليسوا عربًا، وما ذاك إلا حسدٌ على ما آتاهم الله من فضله؛ ولأهم جعلوا المملكة مضاهية لأمريكا في العمران، ولأن أياديهم البيضاء طوقت الكثير من الدول والأفراد، ومن حقهم أن يُشْكَرُوا لا أن يُكْفَرُوا؛ فالكذب إذن سلاح الحاسدين الأنذال، ووسيلة الحاقدين الجهال، فآل سعود، وآل محمد في غرة الأمة الشادخة رغم أنوفهم. وليست الزيدية كما يصوروهم للقارئ، ولكنهم قوم صالحون.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المُحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

لئن أنت ناصبت بدر الدجى ونازعت شمس الضحى أوْجَها (١) لئن أنت ناصبت أفضل في حالة من القط (٢) يوما ولا أَوْجَهَا (٣) لا الكذاء من القط الداد أ

لقد استغل الكفار هؤلاء الخوارج السذج الذين جنوا على الإسلام أكبر جناية، كما استغل الكفار للقضاء على الإسلام طرقا شي منها إغراء الشباب بالخمر والجنس، ومما جندوا لذلك فتيات من داخل كل بلد وخارجه من مختلف الأديان، واستخدموهن للعَهر في كل مكان إسلامي نزلوه باسم قنصلية، أو تجارة، أو سياحة، أو مفوضية؛ فسرى وباء الفاحشتين سريان النار في الهشيم، وهذه أخطر الطرق؛ إذ التجاوب معها، والميل لما تنزع إليه الغريزة أسرع من السيل في منحدره.

ومنها إذكاء نار الخلافات المذهبية وغيرها، وممن استخدموه في هذا السبيل متخرجو دراسات عليا من بلدالهم في مسآئل الخلافات، بَثُوهُمْ بين المسلمين باسم ألهم مسملون فنجحوا كثيرا، ثم أضافوا إليهم تدريس هذه الشبهات في الكليات التي أنشأوها فيما بعد في بلدان الإسلام، وصاروا يلقولها في الأفكار الخالية القابلة بسهولة لكل ما يلقى فيها.

<sup>(</sup>١) علوها.

<sup>(</sup>٢) من الكلب: أصله من الكلب إلا أن المؤلف لطفه كما طبعه.

<sup>(</sup>٣) من الوجه.

ومنها جهود المبشرين بين العوام، وجهود الملحدين، ثم استخدموا هاتين الطآئفتين للذين وقعوا في شباكهم وهم كثرة كاثرة.

ومنها العمل على استيلاءِ مَنْ أفسدوهم على السلطة، وتثبيتهم في المراكز القيادية والحساسة: في الحكومات والأحزاب التي تخدم هدفهم من حيث يدرون ولا يدرون.

ومنها استخدام أهل الغَيْرة والحمية على الإسلام وإقناعهم بأن واجبهم الخروج والنضال والقتال للولاة الظالمين وأنصارهم الفاسقين وعلى المحتمع الإسلامي الذي أضاع الإسلام بتعاطفه معهم، وهذا في حالٍ مّا حقٌ يتوصل به إلى سحق الإسلام وأهله.

وهدف الكفار من هذا: إيجاد التناحر بين المسلمين، وضرب بعضهم ببعض، وتمزيقهم بهذا كل ممزق مع كامل اطمئنالهم إلى أن الذين سيخرجون على أهل الجور لن يكتب لهم النجاح بإعادة الأمر إلى نصابه، والإسلام إلى سابق محده، فقد رصدوا له كل مرصد، وأقاموا تجاههم من الموانع والحوآئل التي: منها تجنيد الشباب الفاسد المتجاوب مع شهواته، والعمالة مع الكفار ومع هواه، واستساغته للحياة الماجنة، ونفوره مما يحول بينه وبين ذلك، هذا إلى جانب اطمئنان الكفار بأن الأمة الإسلامية ستكون حينئذ قد تمزقت قواها بالخلافات المذهبية والعنصرية شر ممزق.

ومنها محاربة التقاليد والعادات والأعراف الإسلامية القآئمة على العقيدة

والأخلاق المحمودة، وزرع ما يضادها من الأوضاع القآئمة على سوء السلوك والعقيدة والأخلاق الذميمة التي لم يلبث الناس أن صاروا عليها فأصبح المعروف بينهم منكرا والمنكر معروفا.

ومنها العمل على اختلاط الجنسين، وماذا ينتظر من اختلاطهما يا أيها المتغابون.

وباستخدام هذه وتلك يكون الإسلام قد كبل بالحديد: من التفريق والتشكيك والتلحيد، ويكون قد لفظ آخر أنفاسه، ولم يبق إلا اسمه، ومن القرآن إلا رسمه. اللهم إلا من العوام البُلْه، ومن القلة القليلة العارفين الذين لا يلتفت إلى نصحهم، ولا سماع لكلمتهم في خضم زاخر بالمغريات والجهل بالله ودينه، وبغطرسة أهل النفوذ والسيطرة الواقعين في أسار سكرة الشباب والسلطة حينًا، والفراغ والجدة وخداع الكفار أحيانًا.

ومن تتبع ما كتبه غير واحد من الغربيين في مذكرات وغيرها عن الجهود والخطط التي رسموها للقضاء على الإسلام فإنه لا يشك في شيء مما ذكرت لك.

#### الدآء الدوي:

دآؤنا الدوي هو التفرق والتمزق والتوجيه السيء من وسآئل الإعلام والتعليم المقروءة والمنظورة وغيرها، والتربية الفاسدة لأبناء الأمة من أول السُّلَم إلى هايته، والعهدة في تعليم كثير منهم إلى مدارس وجامعات المبطلين.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

#### الدواء النافع:

هو تعاون القادة والمسؤلين مع العلماء المخلصين من كل فرقة إسلامية على القيام بحملة صادقة مخلصة متواصلة يقوم بها علمآء كل فرقة في أتباعهم بشرح الداء المعضل، والدواء الشافي: من تحريم زرع الشحنآء والبغضآء وسوء ظن بعض المسلمين ببعض، وتحريم الجدل العقيم، لاسيما بين الجاهلين، وماعدا النقاش المخلص لطلب الحق بين العلمآء، على أن لا يحضره حاهل ولا متعالم. وذلك النقاش عندما يحب أحدهم التثبت لدينه فقط. وتعاون أجهزة الإعلام والتعليم جميعها على تحقيق هذا.

ولا سبيل إلى إلهاض المسلمين من كبوهم وإقالتهم من عثرهم غير هذا، لا سبيل إلا بالدعوة الجماعية ترتفع أصوها من كل دولة إسلامية، وبين أفراد كل أمة إسلامية بإخلاص، لا مجرد شعار وستار خداع فقط. يقولون كما مضى بألسنتهم ما ليس في قلوهم، دعوة إلى التحاب والتواد والتعاون والتناصر والتعاضد والتآلف، وتحذير حاد من التعادي والتباغض والتخاذل والتظالم والتناحر، ومن تعميق هذه الموبقات في نفوس العامة والخاصة.

كما يجب مع هذا أن يبينوا للناس أن كل مجتهد في الظنيات مصيب، وأنه يكفي العامي في عقيدته الإيمان الإجمالي لقصوره عما فوق ذلك، وأن الذين يشحنون قلوب العامة والتلاميذ بمعاداة مخالفيهم إنما يقومون بما يسخط الله ويغضبه، ويهدمون الإسلام باسم الإسلام أكثر مما يهدمه عملاً و الكافرين.

وأنه يجب المبادرة إلى وضع حد لهوان المسلمين وضعفهم وذلهم بالعمل بما أمرهم الله ورسوله إوآله، وبالتوبة الصادقة عما نهاهم الله عنه ورسوله، هذا هو البلسم الشافي الملخص في حديث شريف: ( لا يصْلُحُ أَمْرُ آخرِ هذه الأمة إلا بما صَلَح به أولها).

هل عَزَّ المسلمون بترك التناصح والأمر بالمعروف والنهي عن المنكرات، أم ذلوا بعد عزة وصاروا كغثاء السيل؟

هل عَزَّ المسلمون بتمردهم على ما صَلَح به أمر أوليهم؟

هل عَزُّوا بانتشار الخمور والعَهَر والفجور؟

هل عَزُّوا بترك الصلوات الخمس وفطر رمضان؟

هل عَزُّوا بالنظام الرأسمالي أو بالنظام الاشتراكي؟

هل عَزُّوا بتقليد الكفار في أخلاقهم وسلوكهم وعاداتهم وملابسهم وفسادهم؟، أم ذلوا بعد عزَّة؟ فكانوا بين الأمم أهون من الجُعَل!!!

هل عَزُّوا باختلاط الجنسين؟ حتى إذا ما ابتهلت فاتنة، وغار شبابها، وشاب غُرَابُهَا، وتجعد إهابها، وخمدت جذوة التهابها – انصرفت عنها القلوب، وازورت العيون إلى ناشئات الحسان؛ فعند ذلك ربما عَرَفَتِ الصواب، وفضيلة الحجاب، ولات حين مناص.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

ور. بما حملها القِمْرُ والأنفة على التجلد؛ وفي الحلق شجى، وفي العين قذى، ور. بما جادت بوصل حيث لا ينفع الوصل؟

هل عَزَّ المسملون بتذليل الصعاب بين الجنسين؟! كلا كلا.

وليت شعري كيف خفي على الذكيات منهن أن تجاوب المرأة مع المشجعين لها على البروز إنما هو تعاون معهم على ما يمليه الهوى عند الجنسين، ويجافي مصلحتها، فإن مكانة المرأة في نفس الرجل بحسب صوْنها لأنوثتها، وترفعها عن مواقف التهم. أما من ابتذلت كرامتها فلن تعدو في النفس مكانة حذاء يختال بها جديدة، فإذا بليت قذفها في الزبالة. إن مكانتها العزيزة في أنفس الفحول في تَرَفَّع أنوثتها، فهو عندهم الكل في الكل، لا في ابتذالها.

هل نفع المسلمين أو ينفعهم مثلا اللهو واللعب؟، أو أن اللاعب الفلاني فاز بجآئزة كذا، أو النادي الفلاني فاز على نادي كذا بهدف أو هدفين؟ هذا ضلال مبين.

هل حَمَى هذا وذاك وذلك أعراضنا أن تُنتَهَكَ حُرُماتُها؟ هل حمانا ذاك وذا من أن تَسْفِكَ الكَفَرةُ دماءنا ودماء أطفالنا ودماء نسآئنا بعد العبث بأعراضهن بمرأى ومسمع من العالم بأسْرِه؟ وهذا لا يحصى.

<sup>(</sup>١) لغة محلية أي العِناد.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

يوما بِحَزْوَى ويومًا بالعَقِيْقِ ويَوْ مَّا بالعُذَيْبِ ويوما بالخُلَيْصَآء ويوما بل أياما بصبرا و شَتِلا وما لا يحصى ولم ينقطع في مختلف الأزمان والبلدان الإسلامية من مئات السنين.

إن كل هذه السفاسف التي تابعنا فيها الكافرين، أو تتلمذنا فيها للمتعالمين ما زادتنا إلا ضعة وحبالا وهوانا ونكالا مهما طبّل المطبلون، وزمر لها المزمرون. ولو أن المسلمين أخذوا الكفر بحذافيره لكانت دنياهم أحسن مما هم فيه، لكنهم اقتصروا على أخذ الأسوأ من الأعمال والأخلاق والعقآئد الكفرية؛ وبذلك خسروا الدنيا والآخرة.

قال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُم بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ﴿ ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْحَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ تَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ تُحُسِنُونَ صُنْعًا ﴿ وَأُلْتِيكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي ٱلْحَيْدَةِ وَلِقَابِهِ عَلَيْهُمْ قَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَزَنَا ﴾ السه فَا يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَزَنَا ﴾ السه الله المسيطة لا تقيم لنا وزنًا.

ما أجهل الأحلام، وأسقم الأفهام التي تتصور أن تَقَدُّمَ الغربيين وتفوقهم نتيجة لخلاعة مجتمعاتهم وتهافتهم في أوحال الرذآئل! بل إن هذا سبب لما يعانونه ويشكونه. أما سبب تفوقهم فهو جد الجادين منهم ومقصور عليهم.

ما أتفه العقول والأحلام، وأسقم المدارك والأفهام التي تربط بين تفوق الغرب وخلاعة الماجنين فيه، وتحسب هذا سر التقدم والحضارة المادية! فإن الغرب لم يكتسح الشرق ويخضع أهله بالرقص والغناء والفساد الذي يمارسه فيه

الفاسدون وبالخلاعة والمجون، ولا بكرة الطاولة ولا بأي لعبة من الألعاب التي سيطر الشغف بها على مشاعر شباب الشرق المقلد للغرب، وإنما تقدم الغربيون لأنهم اخترعوا مثلا الطيارة وطاروا، والغواصة وغاصوا، لا لأن الماجنين فيهم غنوا ورقصوا.

تقدموا لأنهم أنتجوا الأسلحة الفتاكة والدبابة والدكاكة، لا لأنهم لبسوا الكرفتة والبنطلون، ولا لأن المرأة صارت عارية أو كالعارية.

تقدموا لأنهم اكتشفوا الكهرباء و و و و إلخ.

أما الماجنون فيهم فإنما تأخرت الإنسانية بهم، وسببوا لها مشاكل يذوقون منها الأمَرَّيْن.

لم يُنْصَرُوا في حروبهم بالفسق والمجون، بل بالسلاح والجِدِّ، ولم يتحضروا بما يقلدهم فيه حمقاء الشرق، بل بالعلوم الدنيوية والجد والعمل.

إنه لا أتفه من الذين يربطون بين المجون والحضارة، ولا أحمق منهم إلا الذين يصدقو لهم ويعتبرون قولهم قضية مسلمة؛ إلهم حقيقةً في الفَهْم دون الأنعام، فلو عقلت البهآئم فإلها لا تربط المسببات إلا بأسبابها، ولأنفت أن يظن بما أحد ألها ترى الحضارة مسببةً عن فسق الفاسقين وخلاعات التافهين، فمن ظن أو ربط مثل هذا الربط فقد بلغ غبآؤه الغاية التي ذكرها الله بقوله: ﴿إِنَّ هُمْ أَضَلُ سَبِيلاً ﴾ الفرنان: ١٤]. فهم بذلك دون الأنعام، بلا كالم أن وأكبر ظني أن أكثر هؤلاء متجاهلون لا جاهلون، وإنما يقولون: ذا؛

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

ليبرروا إشباع شهواتهم، وإرضاء نزواتهم، وأذكرهم بعاقبة النهم والشره في قول أبي نواس:

ولقد نَهَ زْتُ مع الغواة بدلوهم وأسَمْتُ سرح اللهو حيث أساموا وبلغتُ ما بلغ امرؤ بشبابه فإذا عصارة كل ذاك أثام

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

#### قدسية الإيمان

علْمِي بِرَبِّي شَامِخُ الأَرْكَانِ مَا مَرَّ بِي جَهْلُ بِرَبِّي لَحْظَةً لَمْ أَدْرِ مَا أَنَا؟ هَلْ أَنَا أَنَا؟ أَي أَنَا، الْ لَمْ أَدْرِ مَا أَنَا؟ هَلْ أَنَا أَنَا؟ أَي أَنَا، الْ أَنَا جُزْءُ اوْ كُلُّ أَمَحْسُوسٌ فَحَهُ هَلْ مَا تَبَخَّرَ أَوْ تَجَدَّدَ مِنْ وُجُو هَلْ مَا تَبَخَر أَوْ تَجَدَّدَ مِنْ وُجُو الْمَنَّاعُ في هَلْ حَدِّي أَمْ رُوحي أَمْ نفسي أم الله أَنْ قُلْلَ الله مَا لَكُلُه مَا حَشْرُ وَللْكُلِ الْجَرز الله أَلْكُلُ الْجَرز المَا الْعَقْلُ الْعَقْلُ اعْتَبَارِي جُنَّتِي هَا لَا يَقْبُلُ الْعَقْلُ الْعَقْلُ اعْتَبَارِي جُنَّتِي

بالْعَقْ لِ أَشْ هَدُهُ (١) وَبِ الْقُرْآن وَ أَحَاطَ جَهْلِي بِي جَمِيْعَ زَمَانِي وَأَحَاطَ جَهْلِي بِي جَمِيْعَ زَمَانِي مُتَحَيِّرُ الْمَحْكُومُ بِالْحدْثَان (٢) سُبُ أَمِ الْمُشَاهَدُ لَيْسَ غَيْرَ مَكَانِي سُبُ أَمِ الْمُشَاهَدُ لَيْسَ غَيْرَ مَكَانِي دِي أَوْ تَبَقَّى كُلُّهُ جُثْمَانِي (٣) دُنْيَايَ حَدِّي فِي التَّرَى أَمْ تَانِي دُنْيايَ حَدِّي فِي التَّرَى أَمْ تَانِي إِدْرَاكَ أَم مِحموعُهِ إِنسانِي إِدْرَاكَ أَم مِحموعُهِ إِنسانِي إِدْرَاكَ أَم مِحموعُهِ السانِي أَفْمِيَّ ذَا فِي لَحْده سَيُحِيْبُ بِالإِيْمَان (٥) أَفْمَى ذَا فِي لَحْده سَيُحِيْبُ بِالإِيْمَان (٢) رَبِّ اهْد للْحَقِ الْمُبِينِ جَنَانِي كَمُشَيْمَةً أَمْ ذَا مِنَ الْهُ بِينِ جَنَانِي كَمَشِيْمَةً أَمْ ذَا مِنَ الْهُ لَذَيَانِ كَمَشِيْمَةً أَمْ ذَا مِنَ الْهَ لَذَيَانِ

<sup>(</sup>١) لا يخفى مواترة " أشهده" على " أعلمه". لقد مرت بي في حياتي لحظات قصيرة يتجلى فيها يقيني بالله سبحانه، وهو أقوى من يقيني بسآئر المحسوسات، ومن يقيني ينفسي، ولهذا عبرت بأشهده ؟ لأنها أدل على اليقين دآئم الثبوت أيضًا من كلمة أعلمه.

<sup>(</sup>٢) بكسر الحاء، نوآئب الدهر.

<sup>(</sup>٣) في القلآئد للمهدي: ودامغ الأوهام.

<sup>(</sup>٤) حد كل شيء: الجامع لأفراده المانع من دخول غيره فيه.

<sup>(</sup>٥) إذا سئلت في قبري : من ربي؟ فهل سأحيب بفمي كما أتكلم به في الحياة؟

وَتَفَكَّرِي فِي الرُّوحِ أَوْ فِي النَّفْسِ لا فَالرُّوحُ مَا هِي وَالحْيَاةُ أَهِي أَنَا أَخْرَآئِنُ الْمَعْلُومِ جَسْمِي أَمْ سَوَا أَخْرَآئِنُ الْمَعْلُومِ جَسْمِي أَمْ سَوَا مَا حَجْمُ ذَا أَمْ أَيْنَ ذَا أَمْ كَيْفَ ذَا مَا كُنُّهُ مَا كُنْهُ مَا كُنُهُ مَا كُمُهُ عَجَبًا أَاجْهَلُ مَا أَنَا وأنا الَّذِي عَجَبًا أَاجْهَلُ مُا أَنَا وأنا الَّذِي عَجَبًا اللهُ حَقَيْقَتِي عَنِّي وَعَنْ حَجَبَ الإلَّهُ حَقَيْقَتِي عَنِّي وَعَنْ جَعَلَتْ جَمِيْعُ الْكَآئِنَاتِ حَقَيْقَتِي عَنِّي وَعَنْ مَا كَانَ أَوْ سَيكُونُ ذُو عَلْمَ بِهَا جَهِلَا مَنْ يَشَا أَوْ لَمْ يَشَا أَوْ لَمْ يَشَا أَوْ لَمْ يَشَا أَوْ لَمْ يَشَا فَهُو اللّذِي دَلَّ عَلَيْهِ ظُواهِرُ الْ فَهُو اللّذِي دَلَّتْ عَلَيْهِ ظُواهِرُ الْ

يُفْضِي إِلَى شَيْء سوَى الْمَيلانِ يَسَالُلْغُمُوضِ وَيَسَا لَعَجْسِرِ بَيَسَانِي فَمُ وَأَيْنَ تُصْبِحُ بَعْدَ مَوْتَ عِيَانِي أَعْظِمْ بِجَهْلِي مَا حَوَتْ أَرْدَانِي مَا كَيْفُهُ هَلَى مَا حَوَتْ أَرْدَانِي مَا كَيْفُهُ هَلَى الله مَا لَعْوْفُ كَيَسَانِي مَا كَيْفُهُ هَلَا الْغُمُوضُ كَيَسَانِي بِسَالله عَنْرِي وغير حقيقة الحيوان (۱) كُسل الْبُرايس الْمُعَلَى الْمَعَلَى الْمَحَسَانِي كُسل الْبُوايس إِلَّا لِلْعَلَى الله الْمَكَسَانِي الْعَلْسَمُ الله الْعَلَى السَدَّيَّانِ الْعَلْسَمُ الله الْعَلَى السَدَّيَّانِ فَهُ وَ الْمُحَسَالُ مُحَسَاوِزُ الْإِمْكَسَانِ فَهُ وَ الْمُحَسَالُ مُحَسَاوِزُ الْإِمْكَسَانِ فَهُ وَ النَّهُ عَضِ جَسَمٌ فَانِي أَنْ الله عَلْسَ جَسَمُ فَانِي آلَ الْعَلْسَ جَسَمٌ فَانِي آلَيْنَ فِي التَّنْزِيْسِلُ وَالتَّبْيَانِ اللهُ وَالتَّبْيَسَانِ وَالتَّبْيَانِ اللهُ وَالتَّبْيَانِ اللهُ وَالتَّبْيَانِ اللهُ وَالتَّبْيَانِ الْمَاكِسَانِ وَالتَّبْيَانِ اللهُ وَالتَّبْيَانِ اللهُ وَالتَّبْيَانِ الْعَلْسَ وَالْتَبْيَانِ الْمَاكِسَانِ وَالتَّبْيَانِ وَالتَّبْيَانِ وَالْتَبْيَانِ الْمَالِيَ الْمُحَمِّلِ وَالتَّبْيَانِ وَالتَّبْيَانِ وَالْتَبْيَانِ الْمَاكِسَانِ وَالْمَاكِسَانِ وَالْمَالِيَ الْمَالِي وَالْمَالِي الْمَالِي الْمُعْضِ اللهُ وَالْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) العيان: الجسم، وقد تساءلت في البيت: أين معارفنا مخزونة الآن؟ فإن كان المحسوس منا هو خزاها، فأين تغدو إذا صار المحسوس منا رميمًا؟ ولو محا الله معارفنا من أذهاننا لكان كل شيء بالنسبة لنا عدمًا محضًا لا وجود له: لا ذهبي، ولا خارجي، ولا كلامي، بل ستنعدم الثلاثة الوحودات. ومن تأمل في رجع طرفه وقلبه خاسئًا وهو حسير، فسبحان العليم القدير. أما بعد البعث فإنها ستعود على صورة لا يتطرق إليها النسيان، فسبحان الله العظيم وبحمده!

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماتي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء .

وَالظَّنُّ مَدْلُولُ الظَّوَاهِرِ لا سِوَى والْمَطْلَبُ الْقَطْعِيُّ كَالُوجْدَان (۱) فَرْعَونُ يُعْرَضُ فِي الدوام على لَظَى (۲) أرميْمُ له أَمْ رُوحُ له أَمْ ذَانِ وَعَونُ يُعْرَضُ فِي الدوام على لَظَى (۲) وَهَلْ فَمِي هَذَا الْمُجِيْبُ: الله يَا مَلكَان (۲) مَجْد لُعِد زَّةِ رَبِّنَا سُبْحَانَهُ عِلْمُ الْغُيُوبِ وَعِلْمُ هَذَا الشَّانِ مَجْد لِعِد زَّةِ رَبِّنَا سُبْحَانَهُ عِلْمُ الْغُيُوبِ وَعِلْمُ هَذَا الشَّانِ

ثم ثنيت عنان النظر والتفكير نحو الأهم، فقلت:

آتِ ي بِ فِي الْحَشْرِ لِلْمِيْزَانِ رَبِّ ي بَرَاهُ لِكَأْمِ الإحْسَانِ

مَا لِي ومَاهِيَتِي أَنَا الْعَمَلُ الـذي أَنَا مَنْ تُوُعِّــدَ إِنْ عَصَــي بِلَظَــي

www.almahatwary.org

<sup>(</sup>١) لا يخفى مؤاثرة، أشهده على أعلمه، وهو تنزيل العلم الاستدلالي منزلة المعلوم بالبصر. وهو أحد اليقينات الست، أي كالعلم الوجداني .

<sup>(</sup>٢)إشارة إلى آية ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ﴾ [عافر: ٢١].

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى حديث أنه مر بقبرين يعذبان ، وحديث منكر ونكير ، وكان لسؤالهما من ربك؟

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يملي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي .

الطبعة الأولى ٢٤٤ هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي \_ صنعاء .

www.almahatwary.org

### حياة البرزخ

لموت طَفَّلَ (() والحياة ببرزخ مهما يكن فالمرء حسَّاسُ وسسآؤلي هل يعلمون بحالنا أيروننا لكنهم لا يملكو أيسرُهُم ما سَرَّنا ويسُؤهم لكننا لظلام أنفسنا توا منَّا عَشِ عَنْهُمْ وآخَرُ مُبْصِرٌ مناهم نيَامُ كالعروس أمَّا الشهيدُ فلا تَسَلْ عَنْ حال مَنْ

تُطوى على ما ليس في الحسبانِ أضحى رهينَ اللحد والأكفانِ وتعاورُ الأفراح والأحزان وتعاورُ الأفراح والأحزان ن القولَ أمْ في عالم النسيان أن القولَ أمْ في عالم النسيان أن ما ساء إنْ صَحَّ الحديثُ شفاني رؤّا عن مداركنا تواري الجان بتُقاف أو الجمهورُ كالعُمْيَانِ لِلْظَّى ونَظَّارُ لروض حناني لَلَظَّى ونَظَّارُ لروض حناني ثَبَتَتْ له عنديَّةُ الروض حناني ثَبَتَتْ له عنديَّةُ الروض حناني أَبَتَتْ له عنديَّةُ الروض حناني

<sup>(</sup>١) أقبل.

<sup>(</sup>٢) ليس من الإضمار قبل الذكر ، فالمرء في البيت السابق مرجعه ، وهو جنس عموم .

<sup>(</sup>٣) أم نحن في عالم المنسيين عندهم .

<sup>(</sup>٤) في الموضوع أحاديث جمة ، تبدو كالمتعارضة ، ومع ذلك هي ظنية فقط مهما صحت .

<sup>(</sup>٥) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ [ال عمران: ١٦٩]..

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

#### الحشر والبعث

وعلمتُ أي سوف أنشرُ ثانيًا جسمي وما يحويه أشهدُ أنَّ لي جسمي وما فيه لأشهدُ أنه من مَدَّنِي بالسمع والإبْصار مَنْ من صاغ مِنْ عَدَمٍ وجودي قادرُ مَنْ صَاغَ مِنْ عَدَمٍ كياني أوَّلاً من عَدَمٍ كياني أوَّلاً من عَدَمٍ كياني أوَّلاً من عَدَمٍ كياني أوَّلاً

عِلْمَ اليقين ومنتهى الإيقان حشرًا بنص<sup>(۱)</sup> العقل والقرآن سيعيده مَنْ زَانَنِي بِبَنَانِي بِبَنَانِي بالعقل كرَّمني ونُطْقِ لساني بالعقل كرَّمني ونُطْقِ لساني أن يجمع الأنقاض للبنيان أهون بشأن إعادة الجثمان فيإذا أراد أعادنا (۲) بشواني فيإذا أراد أعادنا (۲) بشواني

<sup>(</sup>١) استعارة تبعية.

<sup>(</sup>٢) الدقيقة ستون ثانية ، وفي البيت إشارة إلى قوله تعالى: ﴿مَّا خُلُقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَاحِدَةٍ﴾ [لقمان: ٢٨].

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماتي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء .

www.almahatwary.org

## الإرادة الإلهية

بل لا تواني فالمراد هو الإرا فالله فرد لا يَحِلُ ولا يُحَا كم آية فينا تَشَامَخَ فَهْمُهَا ما أَتقنَ اللكوتَ حلَّ حكيمه ال جلَّ الذي مِنْ مَحْضِ عُدْمٍ جاء بي وكما يشا ومتى يشا الخلاق مَنْ سيعيد تركيبي كما قد كان للا دع عنك زَعْمَ تقادُم الذرات أو من لوثة الهذيان زَعْمُ تقادم ال

دة أن هُديْت لما إليه هداني الله هداني الله ولا يُحَرَّا ذِيْ شُوُنُ الفاني عن فَهْم بُقْراط وعن لقمان عن فَهْم بُقْراط وعن لقمان صمد البديع مُفَانِّنُ الأَفْنَانِ وبقدرة صفة الوجود كساني من سابق العُدم القديم بَراني أحرى البه وشهادة الإمكان قدرم الثبوت فذا من الهذيان فرات لا التركيب (٢) ذي لحدثان أن

<sup>(</sup>١) الإرادة الإلهية استطراد في بيتين، ثم عاد الكلام في الحشر، فالعنوان خاص بالبيت الذي يليه فقط لأهميتها.

<sup>(</sup>٢) الإعادة أولى، والأولى هو الأرجح ، والاستقراء قضى أن الله لا يفعل مرجوحا ويدع الراجح، والثاني شهادة إمكانه ويسره على الله وكلاهما يوصل إلى اليقين.

<sup>(</sup>٣) لا خلاف في حدوث التركيب ، أما أجزاء المركبات فالدهرية زعموا قدمها وتسليمهم بحدوث التركيب مناقض للزعم تماما ، أما قدم الثبوت فيعض المسلمين قال به ليصح تعلق العلم بالمعلوم وفرارا من نفي العلم الأزلي ، وكلاهما لا يلزم البتة عند التأمل انتهى.

<sup>(</sup>٤) بكسر الحاء ، مصدر كالحدث.

هذا التناقضُ لا سبيلَ لدفعه لم يَعْدُ ذاك وذا العنادَ أو القصو فهو الذي وجب الوجود لذاته ودليلنا العقليُّ أَحْجَمَ كُلَّ كَفَّ لولا قضى بمعادنا ما كان تكليه ما للممات بُريْتُ كُلاً. لا ولا أَللهُ من عَدَم بَرَانَا ثَم فِي الْ ما آدَ رَبِّنِي بَدُوُنا ومعادُنا ما شَذَّ شَيءٌ مَّا عن الإحْكَام في

أبدا لدى الدَّرَّاكة الفَهْمَان رَ أو الإبَا رَغْمًا لكل بيان (٦) ومنَ المَقَرَّر في العقول وفي الأصو لحدوثُ غير الخالق الديَّان أَزَلاً وعزَّ وجَلَّ عن إمكان (٥) \_\_ار دليــلُ الكــون والأكــوان \_فُ ولا كنا ولا الكونان لقصير عيش شَابَهُ الضِّدَّان \_أُطُور سَيَّرَنا الحكيمُ الباني لكمالنا التطويرُ لا النقصان ملكوتك اللهم والإتقان

<sup>(</sup>١) أن الثبوت غير الوجود.

<sup>(</sup>٢) سيأتي توضيحه. وهذا البيت يشير إلى أن الثبوت غير الوجود.

<sup>(</sup>٣) يشير إلى الخلاف مع الدهرية.

<sup>(</sup>٤) تعريف الطرفين إحدى طرق القصر المشهورة.

<sup>(</sup>٥) الله من الممكنات ؟ لأنه واحب الوجود ، لا يخرج عن ذاته ، أما المخلوقات فهي ممكنة حآئزة

<sup>(</sup>٦) هو المسمى دليل الدعاوى ، صاغه أبو الهذيل رحمه الله ، وهو أقوى حجة تفحم الملحدين ، حيث إلهم لا يحجون بالمنزل إلا بعد حجهم بالعقل.

تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحطوري الحَسني الطبعة الأولى ٢٤٤ هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي \_ صنعاء .

www.almahatwary.org

ما ذِّرَّةً كَوَّنْتَهَا عَبَدًّا ولا ومنَ الْمُحَال وُجُودُ مخلوق خَلاَ الجد والإحْكَامُ والإحْسَانُ من وخُلُودُنا في فضله ونعيمه و دوامُه الأولكي فَمَن تُعَيْرُ محمد ومَفَادُ آيات الخلود وإنما و مُصدَلِّلاً أَنَّ المعصادَ ضَصرورةٌ وحياتنا فيها التَّظالُمُ فالمعا وفنآؤنا بالفعل قَبْلُ حلودنا فوُجودُنا وفنآؤنا ومعادُنا وأصولُنا حكمت بأن فعَالَـهُ تلك الأدلةُ آيةٌ أو حكْمَةٌ

لعبًا ولا لهوًا خُذُوا برهاني عَنْ حكْمَة بَهَرَتْ وعُظْم الشان طَبْع الوجود وطابَع الأكوان أولى ببرهـــانين لا برهـــان ــنون مَفَــادُ الوصــف بالمُنَّــان بيَّنْتُ حكم العقل للحيران لرُجُوحه وزيادة اطْمئنان دُ ضرورةٌ للعدل والإحسان أولى من الإبقاء في الإمكان فحلودُنا في غاية الإتقان لن تَعْدُو الموصوف بالرُّجْحَان يمنيـــةُ الإيمـــان وهـــو يمـــاني

<sup>(</sup>١) النظر في هذا الدليل وحده فيه الكفاية لمريد الهداية ، وفي كل شيء له دليل .

<sup>(</sup>٢) هما وعد الله به، ومنه ﴿إِنَّ هَيذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُر مِن نَّفَادٍ﴾ [سورة ص: ٥٤]. والثاني أرجحيته على انقطاعه، والله سبحانه وتعالى لا يفعل إلا الأَرجح. القرآن قال:﴿خالدين﴾، والواقع أننا خالدون في الآخرة.

<sup>(</sup>٣) أي الإحسان.

<sup>(</sup>٤) القدرة بالفعل وظهور المقدور أولى من بقآئه في الكمون ، ولو خلقنا وخلدنا بدون إفناء قبله ، لظلت القدرة على الإفناء كامنة.

فإلى الخلود وأرتجي من فضل ربو ومن العذاب ببر وزّ خي والخوف عنه العذاب ببر وزّ خي والخوف عنه المن و خرت أَجل رحمتك التي خلاً قَ رحمة كُلل أُم الو أو أب في الصقر يغدو ساغبا من وكره و كره الك بي يا خالقي رحماك بي عملي يجرعني المخافة والأساطوبي لمن فازوا بحسن حواتم ويل لمن فتنتهم الدنيا بزحويل لمن فتنتهم الدنيا بزحوالم هل عَنْهُ أَغْنَتْ أَلْفُ عام قد مضت إيّاي بَل إيّاك بيل إياي قد

سي أن ينجسيني مسن السنيران لد النّفْخ في صُوري وفي ميزاني (۱) وأجسلٌ غفران ليوم الثاني في السوح الثاني في السوحش والحيتان والثعبان المعزيمة التمسوين للفرخان يعزيمة التمسوين للفرخان يا رازقي رحماك يا دَيّاني أملي بعفوك لا سواه أمان أملي بعفوك لا سواه أمان ولي صريع أمان (۱) ويل لمن ولي صريع أمان (۱) ألفاني طفي وغرهم القليل الفاني حذر تُسه فليحذر الإثنان

<sup>(</sup>١) جمع صورة كدور، ومرادي صورتي، أي في أحزآئها، ومن ميزاني عطف على النيران، أي عاقبته من مجاز الحذف.

<sup>(</sup>٢) جمع أمنية أو من باب ﴿ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ﴾ [الاعراف: ٩٩] ، وتنوين (خواتم) للسلاسة ، مثل ﴿سلاسلا﴾ في سورة الدهر .

<sup>(</sup>٣) أي : مضت ، أو أي لحظة مضت .

<sup>(</sup>٤) كررت ضميري لأني أحوج إلى الموعظة .

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

#### وصية ونصيحة

أُوصيك بالإخلاص عند البحث عن وعن اتباع هواك والتقليد أيه وعن العِدَاء لما جَهِلْتَ والانخدا وانْظُرْ لِمَنْ لَمَنْ لِمَنْ لِمَنْ لِمَنْ

حَـقٌ وبالتقوى عـن البهتان عَا كان للقاصين أو للداني عِ بِشُهُمْ اللهِ لللهُ اللهِ اللهُ ال

#### الثقلان

ياحآئرُ استَمْسِكْ بحبل الله إن لا تَعْدُ عن هَج الكتاب وهَج آ لا تَعْدُ عن هَج الكتاب وهَج آ مَنْ مِثْلُ باقرِهم وصادِقهم وكا مَنْ مِثْلُ زَيْد يَا تُرى والناصرِال ما غارِبٌ إلا وآخرُ طالعٌ مرضاةُ ربِّك في لزومهما وإن مرضاةُ ربِّك في لزومهما وإن إنَّ الكتاب وإنَّ آلَ محمد إيانًا لكتاب وإنَّ آلَ محمد إيانًا لكتاب وإنَّ آلَ محمد انظُر بإنصاف إلى أنظر والتوحيد تعلم أهم في العدل والتوحيد تعلم أهم

خِفْتَ الوقوعَ غَدًا بِدَارِ هَوَانَ لِمُحَمَّدُ إِنَّ الْحَمَّدِ الْ الْحَمَّدِ الْسَثْقَلَانَ طَمِّهُم وكالسَّجَادِ والإيسراني طَمِّ أو كالقاسم الرَّباني السُّنَّةُ الغَسرَّا وبسالقرآن شَنَّ القُلاةُ عليك حرب عَوَان شَنَّ القُلاةُ عليك حرب عَوَان يبا عابرَ السنيا سبيلُ أمان واعْلَمْ بأنَّ هلاكَكُ الطَّرَفَانِ والسنصِّ والتأويلِ بالإمعان والعلم والإيمان أهلاك والعلم والإيمان

برق يمان على قدسيّة الإيمان وهو يماني.

تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقيم: د. المرتضى بن زيد المحَطُوري الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤ هـ ـ ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ـ صنعاء .

www.almahatwary.org

قل لا غضاضة في الرجوع إلى الصوا هم باب حطّة والسفينة والأما هم حجة الله التي قُرنَ الكتا فعليك بالثقلين تَنْجُ لا تُبَلْ فعليك بالثقلين تَنْجُ لا تُبَلْ والسفينة والحسنان والوبيق الكراً والحسنان والتلك المسفينة في خضم ها تحرا تلك السفينة في خضم ها تجو وحنار من تأويل او تحريف حعلوا الحقائق والهدى تبع لأخرو الحقائق والهدى تبع لأخرو الرحب إلى السبي وداده وولاؤه لهم وربّه للهرو الأحسن إلى السبي وربّه

ب عن الخطا ومزالقِ الشيطان نُ وهم أُدِلَّتُنا إلى الرِّضوان بُ هِم بلا ريب مدى الأزمان النقلان والثقلان والثقلان المحددي أن حُمان العقْد أيُّ جُمان جمة البلاغ أن وشوكة الميزان فاركب معيْ إركب مع الرُّبَانِي تزوير قال آله أيْ شاني ويل هم ويل هم ويلان علم النجاة علامة الإيمان مسا دار إلا دار بالفرقان

<sup>(</sup>١) رضوان الله أو رضوان الجنة خازنها .

<sup>(</sup>٢) الأول غير الثاني وكلاهما معلوم. والملوان: الليل والنهار.

<sup>(</sup>٣) هو إمام الآئمة الأعاظم يجيى بن الحسين بن القاسم عليه وعليهم السلام.

<sup>(</sup>٤) البلاغ من أسماء القرآن الكريم.

<sup>(</sup>٥) الخبير بخوض البحار عبر الأمواج الهآئلة ، بضم الراء رئيس الملاحين ، بنون أو مع ياء مشددة عدها .

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يملي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

فمن ادعى حب الوصي ضدان ما اجتمعا ومَنْ زَعَمَ ومَانُ زَعَمَ ومَانُ زَعَمَ ومَانُ زَعَمَ ومَانُ زَعَمَ ومَانُ مَنْ عاداه قَعْرُ جهنم كم حَجَّهُ متواترٌ وصحيحُ آفي قبول الحق ثاني عطفه ووسيلتي يا رب حُبُّ مُحَبِّهِمْ حيي لشيعته وبغضُ عداً أنهمْ حيي لشيعته وبغضُ عداً أنهمْ

أعداء فهو الجهولُ الماني عهما أسيرُ وساوسِ الْوَلْهَانِ الْمَانِ عَهما أسيرُ وساوسِ الْوَلْهَانِ إِن لَم يتب عن زلة الشَّنْتَانِ حادٍ وآياتٌ من القرآن أو ما يخاف الله هذا الثاني والسبغضُ للقالين كل أوانِ والدي لنيل العفو والرضوان

<sup>(</sup>١) هو الكاذب.

## العدل والتوحيد، أو الجبرُ والتشبيهُ، والمجازُ إلى المفا زِ

في الخلق كُن مُتَفَكِّرًا تُبْصرْ ومَنْ قَدِّسْهُ عن جَبْر وعن جسْم وعن دَعْ عنك رَأْيَ فُلِّي وزَعْمَ فُلَي (أُ) أَفَقْ لا تنخدع بالاشتهار وشبهة لا تسلُبن النِّكُرُ أجمل حُلَّة صفُّهُ بما وصف الكتابُ وما عني وانْعَتْهُ نَعْتَهُمَا المطابقَ للحقي واحذر تبالُد أو تعصضب أضالع صفْهُ بما وصفاه منه حقيقةً أَلْحِقُّ فيما قلتُه لك واحدٌّ لا يفتنَنَّ ك بالخُطابة قآئلل ذا القولُ تشويةُ خَطَابيٌّ لتنـــ فَهْمَى سَيَقْدُرُ قَدْرَهُ فَهَّامَةٌ

في الله فكِّر صار في العميان فعل القبيح وسآئر النقصان فالحقُّ مفتقرُّ إلى الإمعان صيْغَتْ بزَخْرَفَةِ وسِحْرِ بيان مما به فَضُلَ الجهولَ الفاني وصحيحُ أحبارِ من الحُدثان قة في مقام أو مجاز معاني وتَنَكَّ رًا لنُهَاك والتبيان وكنايــةً وكــذا مجــاز مبــاني من زاغ عنه باء بالخسران ذًا يقتضي التَّلبيسَ في القرآن فر عن جَلي الحق في الميزان علامةٌ متوفّرُ الإمعان

<sup>(</sup>١) أصله: فلان فحذفت النون للعلم بما ولاستقامة الوزن.

متوفّرُ الإحلاص في طلب الهدى أمشالُ نعمانِ بنِ قآئد بن را في فضله والنبل والتحقيق من لا تصرفنك عنزّة بالإثم عن في الحق عنزتُك والتعصبُ ذلّة في الحق عنزتُك والتعصبُ ذلّة ماذا سيغني عنك من قلدت أو ماذا سيغني عنك من قلدت أو والبغضُ مثلُ الحب كم أعمى وكم يا ويلَ مَنْ صدفوا ومَنْ صدوا عن ال الجهلُ ليس بعاذر أحدًا غدًا في مثلهم قال النبي لأقتلن في مثلهم قال النبي لأقتلن لي مثلهم قال النبي لأقتلن لم يُغننهم طلك لير الله ود ومالك النبار تنتظر الله ود ومالك النبي المنتظر الله ود ومالك النبي النبي المنتظر الله ود ومالك النبي المنتظر الله ود ومالك النبي المنتفية و مالك النبي المنتفية و مالك النبي المنتفية و المنتفية و الله ود ومالك النبي المنتفية و المنتفية و المنتفية و المنتفية و الله و الله و الله و المنتفية و المنتفية و الله و

لا يسنحني للكسبر والشسنآن جے (۱) سالذي لم يختلف إثنان حُلْمِي ابسن يعقوب إلى بَعْمُدَان حــق أتـاك بنيِّر البرهـان في الدين والدنيا وثوب هوان أيَّدتَ أو عظَّمْتَ بالبطلان إن لم تكن بالحق يوم رهان باع النجاة بأبخس الأثمان حُمثُلي، وسَلُوا صارمَ العدوان في مثل ذا يا معشر الخُللاَن هُمُو كَقَتْل ثمودَ يا ثَقَـلان (٢) ه فهل أمنَّت مكآئد الشيطان في الإنتظَار وسالَو ُ الخُانَ

<sup>(</sup>١) كان زميل المؤلف في مجلس الشعب، كان فقيهًا علامة عرفه في ذمار؛ إذ كان رهينة لأبيه من بيت الوجيه من بعدان.

<sup>(</sup>٢) مناسبة نداء الثقلين هنا وهما الإنس والجن، أن الحكم هذا مما تعم به البلوى علما وليس مجرد تقفيل، وفي الآتي يعمهم المقول.

الطبعة الأولى ٢٤٤ هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي \_ صنعاء .

www.almahatwary.org

ونعيمُ جناتِ الخلود مهيّاً والشاكرون من العباد أُقلُّهُمْ والشاكرون من العباد أُقلُّهُمْ او أن تغررةٌ مفتونة مفتونة يوم التّبَرِي يوم يلعن بعضهم رضوان ينتظر الجميع بجنة هذي النصيحة تخفة يمنية عمره الصراط عقيب هول عمره لولا بأن الموت مات لما احتمل أو قبله يا هول ماذا قبله أو بعده أو بعده أغظم بعامر بعده فانظر لنفسك ما يحوطك من ردى أنظر لنفسك ما يحوطك من ردى أنظر لنفسك واسْع في تخليصها أنظر لنفسك واسْع تي تخليصها أنظر واحتنب ما عشت كُلَّ مُحَرَّم

لك في قصور الحور والغلمان إياك تجهلُ قلَّـةَ الشُّكرانُ (١) أُكْثِرْ بمفتون وكم فتَّان بعضًا وتَعْظُمُ حَسْرَةُ الندمان مَعَ قاصرات الطرف والولْدَان قُدْسيَّةُ الإيمان وهـو يماني خمسون ما الخمسون (٢) يا ثقلان \_\_\_ دقيقة منها لدى الميزان سيكون من جزع الأثيم الجاني خُلْدُ النعيم أو الحميم الآني تلك المواقف واجتهد في الآن من كل شر قبل فَوْتِ أواني تُبُ واجتهد في طاعة الرحمن

<sup>(</sup>١) ﴿ فَمِنْهُم مُّهْتَدِ ۗ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَسِقُونَ ﴾ [الحديد: ٢٦]، ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي ٱلشَّكُورُ ﴾ [سا: ١٣].

<sup>(</sup>٢) ﴿ فِي لَ يُومِ كَانَ مِقْدَارُهُ وَخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ [الماج: ٤].

<sup>(</sup>٣) شديد الحرارة والغليان.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يملي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

مِ الآنَ ما لنعيمهم من ثاني فيها يعيش العابد الرباني لتَفُوقُ لذات الحُطامِ الفاني مُلكُ وكأسٌ واحتضانُ غواني

وانْعَمْ بما فيه الهداةُ من النعية قَسَمًا بربك لو تندوقُ سعادةً قسما بربك إن لنة طاعية ما المالُ ما الأبناءُ ما جَاهٌ وما

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

#### دعاءانختام

<sup>(</sup>١) هو الواحد بمعنى المنفرد لا سواه ، لا أول مراتب العدد .

<sup>(</sup>٢) يقال للذين يسندون الخلق إلى الطبيعة :أين كانت الطبيعة قبل وجود المطبوعات عليها؟ الجواب : لا وجود لها ولا مكان، وإنما توجد بعد وجود المطبوعات عليها .

فنقول لهم : فكيف تسندون المخلوقات إليها وهي لم توجد إلا بعد وجود المطبوعات .

وإذا قلنا لهم : هل للطبيعة قدرة وعلم وإرادة ؟ قالوا :لا. فنقول : فكيف حاز إسناد المحكمات المنظمات غاية الأحكام إلى ما لا يفهم ولا يعلم ولا يريد .

فإن قالوا : بل تعلم وتريد وتقدر ، قلنا : هذا هو الله ولا يصح الإسناد إلا إليه سبحانه.

<sup>(</sup>٣) تشير إلى الآية : ﴿وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ﴾.

<sup>(</sup>٤) أو الدان.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

يَا رَازِقِي رُحْمَاكَ يَا دَيَّانِي وَمَن أُحِبُ فَأَنتَ ذُو الغُفْرانِ وَمَن أُحِبُ فَأَنتَ ذُو الغُفْرانِ فَضْلِ الْعَظِيْمِ وَأَنْتَ ذُو الإحْسَانِ فَضْلِ الْعَظِيْمِ وَأَنْتَ ذُو الإحْسَانِ فَضَى الْمُصْطَفَى والآلَ كُللَّ أُوانِ والأصْدقَاءَ وَسَائِرَ الإحروانِ

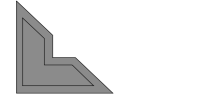
محمل بن محمل بن إسماعيل مطهى المنصور، غفى الله لهم آمين، فى الحجمة الحرامر سنم ١٣٩٩هـ على صاحبها ق آلم أفضل الصلاة والسلامر والحمد لله رب العالمين، آمين

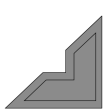
برق يمان على قدسيّة الإيمان وهو يماني. تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المحَطُوري الحَسنَي. الطبعة الأولَى ٢٤٢٤ هـ - ٢٠٠٣م، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي \_ صنعاء.

www.almahatwary.org



# نظرات كولء منظومة برق يماني





برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

## بسمايةالجزالحيم

الحمد لله رب العالمين، وصلِّ اللهم وسلم على عبدك محمد سيد العالمين وآله، اللهم وأرنا الحق حقًا وارزقنا اتباعه، وثبتنا عليه حتى نلقاك، وأرنا الباطل باطلاً واصرفه عنا تفضلاً منك ومنَّا يا أرحم الراحمين، وبعد:-

فهذه نظرات ضيقة النطاق، واسعة الآفاق، تلقي شيئًا من الضياء على بعض ما اشتملت عليه المنظومة التي خطر ببالي في هذه اللحظة أن أجعل لها اسمًا يدل عليها، وأن يكون الاسم: (برق يماني) لتسهيل الإشارة إليها كلما لزمت كتابةً، أو نطقًا لمن لا يعرفها.

فالنظرات الآتية كمزيد من البيان ربما يحتاجه بعض القراء للمنظومة، أما البعض الآخر فلا؛ لعدم التعقيد فيها؛ ولأن المباحث قد درسها في كتب الأصول. وسأرتبها بحسب الأهمية: فالأول ما يتعلق بالله سبحانه الذي لم يخلقنا إلا لنعرفه معرفة صحيحة، ثم ما يتعلق بالفقراء إليه وإلى رحمته وإحسانه وتوفيقه وغفرانه.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

#### النظرة الأولى

#### نظرة حول البيت:

فِي الْخَلْقِ كُنْ مُتَفَكِّرًا تُبْصِرْ ومَنْ فِي اللهِ فَكَّـرَ صَـارَ فِي العُمْيَـانِ ...والذي يليه

لقد مهد الله صراطه المستقيم، وعبَّدَه لنا، وجعله واسعًا واضحًا مستقيمًا تسير فيه البرايا من الثقلين الإنس والجن من بدايته. وبدايتُه حيث يبتدئ التكليف إلى حيث ينتهي بأبواب الجنة الثمانية، شاقًا لحياة البرزخ، ثم لأرض المحشر، ثم يمتد شامخًا فوق جهنم مسافة هآئلة قُدِّرَتْ بمئات السنين إلى حيث انتهى بأبواب جنات الخلود التي يتدفق منها أهلها إلى دار النعيم.

ولكي يتم الامتحان للبرايا بالتكليف كان لا بد أن يمكن الله إبليس

وجنوده من أن يُعبِّدوا مئات الطرقات المتفرعة عن صراط الله، فعبَّدوها، وزخرفوها، وزينوها للناس، وانتصب إبليس وأجناده على فتحاتها يدعون السآئرين في صراط الله إليها، وحيث إلها لا تنتهي بمن يسير فيها إلا إلى الجحيم؛ فإن الله نصب على حوانب هذه البُنيَّات المتفرعة علامات الخطر، فلا يلتفت السآئر فيها يمينًا ولا شمالاً إلا نظر إشارة الخطر تحذره وتنذره وتدعوه إلى الرجوع من حيث أتى، لا تنقطع هذه الإشارات اللامعة إلا عند آخر خطوة يخطوها سالك هذه البُنيَّات الخادعة بزخرفها وعاجل لذاتها، وحيث يفاجأ بترديه إلى النار وبئس القرار.

ومن ضمن هذه البنيات طريق الْحَبْرِ، وطريق التحسيم، وطريق المعاداة الأولياء الله وحزبه، وطريق الموالاة لأعداء الله وأحزاب الشيطان، وطريق التكبر والعناد، وطريق الجهالة فيما يجب على المكلف الخروج من ظلماتها إلى النور، فلم يحاول الخروج إلى غير ذلك من الطرق المردية بالغواية في المعتقد أو بالعمل.

على أن إسناد التجسيم والجبر إلى الإسلام وهو منهما بريء مِنْ أعظم الصوارف لعلماء الملل الأخرى عن الإسلام؛ لأنَّ دِرَايتَهم تَحْكُمُ باستحالته، فإذا رأوه مسندًا إلى الإسلام حكموا بديهة بأن الإسلام ليس دين الله، وإنما هو مفترى عليه، واعتقدوا كذب رسول الله عليه.

وإذا عرفوا براءة الإسلام منهما لا يسعهم إلا إكبارُه وأن يتبعوه، وهكذا سآئر الخرافات التي اعتقدتها بعضُ الطوآئف المسلمة صارفة عن الإسلام، ما عدا

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

أهل العدل والتوحيد رضوان الله عليهم فعقآئدهم منزهة عن ذلك كله.

وإذا نظرتَ فيما أشار إليه البيت المذكور وحدتَ معظم الفرق الإسلامية تستشهد في كتبها بالحديث المضمن فيه: ( مَنْ فَكَّرَ فِي الْحَالِقِ أَلْحَدَ، وَمَنْ فَكَّرَ فِي الْحَالِقِ أَلْحَدَ، وَمَنْ فَكَر في الْمَخْلُوقَات وَحَّدَ).

فلنسر على ضوئه وهو تحريمُ التفكير في ذات الله وماهيته وكُنهه، والوقوفُ عند حد الإيمان به الضروري الاستدلالي فيما أُعْتَقِد، والاستدلالي فقط فيما قاله جمهور آئمة الهدى والتقى والعلم من ورثة الأنبياء وآل المصطفى الأصفياء الذين وقفوا عند معنى: (مَنْ فَكَر فِي الْخَالِقِ أَلْحَدَ)، وعند معنى قول الله عز وعلا: ﴿لَيْسَ كَمِثَلِهِ عِشَى فَي السُورى:١١]، فنفوا عنه كل صفة من صفات المخلوقين، وكل ما يَمُتُ بأية صلة لمماثلة المخلوقين، ونزهوه عن كل ما يجوز على خلقه، وقدسوه عن كل ما يفتقر إليه العباد: من الجسم، والحيز، والانتقال، والحلول وغير ذلك؛ للآية الكريمة؛ وللبراهين العقلية القاضية بأن وجود العباد وسآئر الكآئنات جآئز لا واحب، وأن الله واحب الوجود لا يجوز عليه العدم، ولا أن يشبه شيئًا جآئز الوجود.

وأن الله قدير وعليم وغني وحكيم وعدل ورحيم، لا يعجزه شيء، ولا يخفى عليه شيء، ولا يعبث، ولا يعبث، ولا يلهو، ولا يلعب، ولا يظلم مثقال ذرة؛ لعلمه بقبح هذا كله، واستغنآئه عن هذا كله، وعلمه باستغنآئه عن هذا كله، وأنه وحده لا شريك له في صفات الكمال التي وصف بها نفسه، صفات

الكمال المطلق غير المحدود بحد مطلقًا. بينما العباد فقراء عاجزون ضعفاء، قُدرُهُم ومعارفهم محدودةٌ زآئدةٌ على ذواتهم لا ذاتية، تقتلهم الشَّرْقَةُ، وتُنْتِنْهُم العَرْقَةُ، وتؤلمهم البقَّة، فقراء إلى الهواء والماء والأمن والغذاء وسآئر النعم التي لا تحصى.

والله هو الغني الحميد لا يُنقصُه عطاء، ولا يزيده حرمان، ولا تنفعه الطاعاتُ ولا تضره المعاصي، القدير على كل شيء، لا يعجزه شيءٌ: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ ٓ إِذَا أَرَادَ شَيَّا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [س: ١٨]، عليم لا يخفى عليه شيء، ولا يضل ولا ينسى، ولا يشغله شأن عن شأن، الحكيم في كل ما قضى وقدر، وحكم وأمر ولهى وهدى: ﴿وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ الكهنديا، الرحيم الرحمن، الكريم المنان ذو الفضل والإحسان، يقبل التوبة، ويمحو الحوبة، ينادي جميع عباده بقوله: ﴿ قُلُ يَعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمُ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَجْمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ مَعُولُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ الرحيمة ورحمه عباده بقوله: ﴿ قُلُ يَعِبَادِي ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمُ لَا تَقْنَطُواْ مِن

أنعم الله علينا بالعقول، وأقدرنا على كل ما نفعل ونترك ونقول، وبَيَّنَ لنا الصراط المستقيم ووعد من أطاعه بجنات النعيم، وأوعد من جاءه متلوثًا بذنوبه غير تآئب بالعذاب الأليم، وكرر علينا البلاغ بهذا في كثير من آيات الذكر الحكيم، منها قوله تعالى أو آئل سورة النساء مخاطبا للمسلمين لا للكافرين كما يحاول أن يوهمك المتوهمون، قال تعالى بعد أن بَيَّنَ للمسلمين ما يستحقه كل وارث من مورثه: ﴿ يَلِكُ حُدُودُ ٱللّهِ قَومَ . يُطِعِ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ و يُدَخِلُهُ وارث من مورثه:

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

جَنَّت تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ۗ وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ لَيُدَخِلَهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَاتِ مُهِينِ ﴾ والساء: ١١-١١].

أنظر إلى أن قوله: ﴿وَيَتَعَدَّ حُدُودُ ٱللَّهِ ﴾، شملتها بطريق الأولى من غيرها وأن الإشارة قبلها وهي: ﴿تِلَك حُدُودُ ٱللَّهِ ﴾، شملتها بطريق الأولى من غيرها وأن المشار إليه بـ ﴿تِلَك ﴾ هي أحكام المواريث قبلها، والعدلُ بين الأزواج، وحسنُ القوامة على أموال اليتامى، وكلَّها أحكام كُلِّف بها المسلمون، وخوطب بها أمة الإجابة لا أُمَّةُ الدعوة فلم يُكلَّفُوا بها إلا بعد أن يدخلوا في دين الله، ولكنَّ الشيطانَ وأولياءَه من الإنس والجن ضاقوا ذرعًا بمثل هذا النص وأمثاله، كقوله تعالى في سياق الخطاب للمسلمين وتحذيرهم من الربا: ﴿وَمَنَ عَادَ فَا فَهُ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله

فتارة يتأولون الخلود، ويفرقون بين الخلود في النار والخلود في الجنة بدون وجود أي فارق، وتارة تعلقًا بأحاديث ظنية السند ظنية الدلالة إن صحت، بل محجرد ما وسوس به إبليس لبعض اليهود فقالوا به كما حكى الله عنهم بقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلۡكِتَبِ يُدْعَوْنَ إِلَىٰ كِتَبِ ٱللّهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِّنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴿ فَي فَرَكِ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَي تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلاَ أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهِم مَّا كَانُواْ لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلاَ أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهِم مَّا كَانُواْ لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلاَ أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهِم مَّا كَانُواْ

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

### يَفْتُرُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٤].

هكذا بكتهم ربنا سبحانه، وأنكر عليهم، وأبطل زعمهم، وفقد أمنيتهم، وسماها غرورًا وافتراءً، فلم تقف مخادعة الشيطان للعباد عند مسألة أو عشر أو مآئة؛ فقد أقسم ليأتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيماهم وعن شمآئلهم، وهذا مجرد تمثيل لمخادعته، فَلْنَعُد لما أشار إليه البيت وما بعده وهو أن واجب المؤمن أن يؤمن بما كُلف بالإيمان به من صفات الله التي وصف بما نفسه، وأن ينزهه عن كل ما نزه نفسه عنه، فلا يصوره للناس بصورة البشر، ولا يتصوره في ذهنه، وكيف يتصور من لا نحيط به وقد أحاط بكل شيء رحمة وعلمًا؟ لم يلد و لم يولد و لم يكن له كفوا أحد.

كما يجب أن نقدسه عن الظلم للعباد، ومن كل عمل تدرك العقول أنه ظُلْمٌ، كما نزه نفسه عن ذلك في الحديث القدسي (١) : (إِني حرَّمتُ الظُّلْمَ على نفسي وجعلته بينكم مُحَرَّمًا؛ فلا تَظَالَمُوا)، أي حرم على نفسه نفسَ ما حرمه علينا وحكمت عقولنا بأنه ظلم.

ومن ذلك ما زعمه المحبرة أن الله هو الذي أجبر العاصي والكافر على ما عملوه ولا قدرة لهم على ترك ما عملوا ولا اختيار لهم في ذلك، وأن الله إنما

<sup>(</sup>۱) مسلم٤/ ص ١٩٩٥ رقم ٢٥٧٧، أحمد بن حنبل ٨/ ص ٩٦، رقم ٢١٤٧٧.

أراد بخلق الذين كفروا أن يَكْفُرُوا ليعذهم، هكذا زعموا رغم قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الله بعدي ورغم علمهم أن "أَلْ" الداخلة على جن وإنس هي هنا أداة استغراق لكل الأفراد، ورغم أنه سمى نفسه الرحمن الرحيم الرؤوف العدل الكريم.

ولو قلنا: هذا حلاف ما تقضى به العقول، لقالوا: إلها لا تقضى عقولهم بشيء، وزعموا ألهم لا يعقلون، فإذا ذكّرناهم بمثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ بِشَيء، وزعموا ألهم لا يعقلون، فإذا ذكّرناهم بمثل قوله يَحُجُّنا بِمَا إذا هي لا تُدْرِكُ، وقلنا: القرآن حَاكَمنَا إليها في مثل قوله: ﴿أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَندِرٍ عَلَى أَن يُحِيّى وقلنا: القرآن حَاكَمنَا إليها في مثل قوله: ﴿أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَندِرٍ عَلَى أَن يُحِيّى وقلنا: القرآن حَاكَمنا إليها وهي لا تدرك حُسْنًا ولا قُبْحًا، ولا حقًا ولا بطلاً ؟ لم يسعهم إلا أن يقولوا: هو ذاك، ورجحوا شبههم السقيمة على براهيننا الساطعة القاطعة، كما رجح قاضي حمص الشهادة فيما زعموا أنه جاءه ناسٌ فقالوا: إن فلائًا مات ونحن ورثته، فقسم القاضي بينهم ماله، فأتى صاحبُ المال من غياب فأنكر على القاضي، فأحضر المقتسمين، فأصروا على عاحبُ المال من غياب فأنكر على القاضي، فأحضر المقتسمين، فأصروا على ودفناه، فقال له القاضي: قد قامت البينة على موتك فانْدَفنْ، فقال: أتصدقهم وتكذبني وأنا حي أكلمك؟، فردَّ عليه: لو فتحنا باب المراجعة للأموات لراجع الكثير منهم فَانْدَفنْ.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

غلب الْمَيْنُ منذ كان على الأر ض وماتت بغيظها الحكماءُ قال الله سبحانه: ﴿ وَلَقَدُ صَرَّفَنَا لِلنَّاسِ فِي هَنذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ فَأَنَى أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴾ الإساء: ١٨٥ صدق ربنا الله، أبى أكثرهم. والقليلُ هو المخلص لله المتأبّى على المعصية.

فيا ترى ما هي الرحمة والرأفة التي أثنى الله بها على نفسه، وبها تمجَّد؟ إذا كان هو الذي يخلق عبادًا ضعفاء عاجزين لا يملكون أن يدفعوا عن أنفسهم ضرا ولا يجلبون لها نفعا، يخلقهم لأجل أن يعذبهم خالدين في النار بما أجبرهم على فعله من الكفر والمعاصي. أين الرحمة في هذا؟.

ثم يا ترى ماذا سيكون الظلم الذي حرمه على نفسه إذا لم يكن هو ما حرمه علينا، والذي هدى الله العقول فقضت بقبحه، وعلى من ذا سيقع لو فُرِضَ وقوعُه من الله حتى يسمى ظلمًا إذا لم يكن هو ما يحدث بين العباد، وما تستقبحه عقولهم؟، يا لضلال المضلين: إما غرورًا واغترارًا، وإما عنادًا واستكبارًا. إن الله لا يأمر بالفحشاء فضلا عن أن يفعلها: ﴿إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ إِن الله لا يأمر بالفحشاء فضلا عن أن يفعلها: ﴿إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ إِن الله لا يأمر بالفحشاء فضلا عن أن يفعلها: ﴿ إِنَ الله لا يأمر بالفحشاء فضلا عن أن يفعلها: ﴿ إِن الله لا يأمر بالفحشاء فضلا عن أن يفعلها: ﴿ إِن الله لا يأمر بالفحشاء فضلا عن أن يفعلها عن أن يفع

وَقَدُّ سَوَّل هُمُ الشَّيطان أَهُم بَهُذَا الزعم يَنزَهُونَ الله وإنما سَبُّوهُ بذلك، وسَمَّوْا سِبَابَهُمْ تنزيهًا، ونسبوا إليه القبآئح، وقالوا: لا نسميها منه قبآئح، كأن المهم الاسم لا المسمى!! وبناءً على هذا إذا شرب أحدهم خمرًا وسماه ماءً فلا حرج.

ثم أي شيء يمكن أن يسمى عندهم وعند الله ظلمًا لو وقع منه - وتعالى عن ذلك \_ مع قاعدهم الفاسدة: لا يَقْبُحُ من الله قبيح، فكل ما يُفْرَضُ وقوعه لا يسمى عندهم ظلمًا بموجبها، ومقتضى الحديث القدسي: (إني حرمت الظلم على نفسي)، أن ثَمَّة ما يُسَمَّى ظلمًا لو صدر منه؛ وهذا تصادم، فإذا لم يكن ما حرمه على نفسه هو ما حرمه علينا كما نقول - لزمهم التدافع بين قاعدهم وبين الحديث والقرآن الكريم.

تأمل هذا بإمعان فهو كاف وحده لهدم زعمهم الفاسد واجتثاث قاعدهم الباطلة من أساسها.

هذا والمؤمن الذي ينزه الله عن صور البشر لم يَنْفِ صفةً مَّا فلم يلحد؛ فلا يغالطك المغالط بنحو أن يقول: تزعم أن الله بلا وجه، وأنه أقل كمالاً وشأنًا من الآدميين؟. فقل له: الله أعز وأجل وأكرم من أن أُثبت له ما لم يثبته لنفسه، أو أن أنفى عنه ما أثبته لنفسه، وأعز وأجل من أن يقاس به.

فإن قال: هذا القرآن أثبت له ذلك، فقل له: كلام الله فيه المجاز والكناية، حاطب الله به أهل لغة الحقيقة والمجاز والكناية، وليس شُفْرةً بينه وبين نفسه، إنما خاطبهم الله بأبلغ كلام وأفصحه، ومن أنكر ذلك فإنما كابر الحق وحاص عنه، إما غرورًا واغترارًا، وإما عنادًا واستكبارًا.

وعليك بالرجوع إلى مظان هذا البحث من كتب الأصول تعرف ألهم بنوا على أوهام وعلى شفا حرف هارِ انْهَارَ بمم في نار جهنم، وكل وجه دافعوا به عن غلطهم الفاحش أوْهَى من نسج العنكبوت، وجهالات كثّروا بها وشغلوا بها الأفكار، وأضلوا بها كثيرًا من العباد، وما أعتقد إلا ألهم أشد عند الله إثما ممن أنزل فيهم قوله: ﴿وَمِنَ ٱلنّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمِ السّه اللهِ بِعَدَرُ عِنْ أَقْوَاهِهِم أَ إِن يَقُولُونَ إِلّا كَذِبًا السّه السّهمة والله عليه حسابًا عسيرًا، وهي من مغالطاتهم الأثيمة، ومن شبههم السقيمة عليه حسابًا عسيرًا، وهي من مغالطاتهم الأثيمة، ومن شبههم السقيمة اليّ لا تنطلي إلا على ضعفاء الفهم والعقول، والرعاع أتباع كل ناعق، كما تغالط اليوم الدولُ المستعمرةُ الكبرى الأُمَم الضعيفة بأهم قد حرروا الشعوب من الاستعمار، وأعطتها حريتها واستقلالها، بينما لا تزال مربوطة في عجلاتها أشد من ذي قبل ماليا وتعليميا وفكريا وحربيا، أرواحهم بأيديهم كما لا يخفى الله على البُله والجانين، ولكن تغرير الجبرة والجسمة والنواصب أعظم كيدًا ومكرًا منهم، وهم القَدَرِيَّةُ الذين شماهم عليه عوس هذه الأمة؛ لأهم يقولون: الله قَدَّرَ عليهم المعاصي والكفر.

وتأمل بإمعان في أن النسبة دآئمًا إنما تكون لمن يُشْبِتُ لا لمن ينفي؛ فلا تقول: جَبْرِيُّ لمن ينفي الجبر، بل لمن يثبته، كذلك لا يقال: قَدَرِيُّ لمن نفى تقدير الله للمعاصي ونفى جبر الخلق عليها.

ولَمَّا أُفْحمُوا بَهذا قالوا: المراد به من يُثْبِتُ القدرة للعبد، قلنا: هذا بضم

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

يَصْدُقُ عليهم - وإن أكذبتهم اللغة القويمة، والأفهام السليمة، وإن أكذبهم الله عثل قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيَّا وَلَكِنَّ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ إِن الله قال : ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكُثَرُ مَن فِي ٱلْأَرْضِ لَا تعبأ بكثرهم فإن الله قال : ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكُثَرُ مَن فِي ٱلْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴿ الله قال : ﴿ وَمَا أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ ﴿ الله قال : ﴿ وَمَا أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ ﴿ الله الله وَمَا أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ إليه أَنه أَلله وَقَلِيلٌ مِن عِبَادِي ٱلله كُورُ ﴾ إلي الله وقد النار كالشعرة وقد ثمكن إبليس من إقناع المجبرة أن الْجَبْرَ من الله لا يسمى ظلمًا لأنه مالك، وتنزية له عن الشريك، وهو هَذَرٌ سخيف أشبه شيء بقول خليع في أغنية يخاطب معشوقته:

القاف [قُدْريٌّ] فبهتوا، ولكنهم أصروا واستكبروا استكبارا، وأسندوه إلى من لا

بَادِرْ بِوَصْلِك شِتَا نَدَفَا وَنِتْلَمْلُمْ وَنَعْتَبِرْ وَصْلَنَا خَالِصْ لَوَجْهِ فَأَيْنَ يَتَاهَ بَمَ عَن أَن العِلْمَ والعَالَمَ بأسره إنما يبحث في جوهر المعاني لا في الألفاظ، فلا يعتبرها إلا أداة لا كاعتبار الْمُغَنِّي للفجور عبادةً، فالظلمُ ظُلْمٌ وان سموه تنزيها وتقديسا.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

### النظرةالثانية

تلك الأدلة أية أو حكمة عنية الإيمان وهو يماني في الحديث الشريف أن رسول الله على الله على اللهم بارك لنا في يَمننا)، وكلما طُلب منه أن يدعو لآخرين قال: (اللهم بارك لنا في يمننا)، ثلاث مرات. وممن روى هذا الحديث البخاري في صحيحه، وفي حديث شريف أنه على قال: (إني أجد نفس الرحمن من قبل اليمن) وهذا من المجاز عن إيماهم، وأهم من جنود الله؛ وجنود الحق وأنصارُه.

وفي حديث شريف أنه على قال : ( الإيمان يمان والحكمة يمانية )، وممن رواه البخاري.

إذا تأملت هذا عرفت أن الفارق الذي تميزت به اليمن عن غيرهما من بلدن الإسلام هو عقائدها المشرقة من ضياء القرآن وسنة رسول الله عليها بالعقل السليم، وفَهْمِ الفطرة التي فطر الله عليها خلقه بلا التواء، ورَفْعُهُمْ لراية الجهاد الذي لم ينقطع إلى زمننا في الدفاع عنها وعن شريعة الله، الأمرُ الذي اختفى في غيرها منذ تحولت الخلافة الإسلامية إلى مُلْكٍ عضوض، فإن لاحت

<sup>(</sup>۱) البخاري/ رقم  $\pi . \pi . \pi$  ، الترمذي  $\pi . \pi . \pi . \pi . \pi$  ، مسلم  $\pi . \pi . \pi . \pi . \pi$  ،  $\pi . \pi . \pi . \pi . \pi$  .  $\pi . \pi . \pi . \pi . \pi . \pi$  .  $\pi . \pi . \pi . \pi . \pi . \pi$  .  $\pi . \pi . \pi . \pi . \pi . \pi . \pi$  .  $\pi . \pi . \pi . \pi . \pi . \pi . \pi . \pi$  .

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

بوارقه في غيرها ففي فترات متقطة قصيرة لا تكاد تظهر حتى تغيب، وهذا هو المراد من الأحاديث الشريفة بأن "الإيمان يمان "(1) و "إني لأجد نفس الرحمن من قبل اليمن" (1) و حديث ( اللهم بارك لنا في يمننا ) و ( الركن يماني وأنا يماني) وغيرها، ولا تفسير لها غير هذا.

أليس هذا كافيًا لكف المعتدين، وتثبيت اليقين في نفوس المهتدين؟.

<sup>(</sup>۱) مجمع الزوآئد ۱۰/ ۵۳، أحمد ۳/ ۷۰، برقم ۷٥٠٨.

<sup>(</sup>٢) كشف الخفاء ومزيل الإلباس ٢٦٠/١ رقم ٨٠١، قال العراقي: لم أحد له أصلا.

<sup>(</sup>٣) البخاري ١/ ٣٥١ رقم ٩٩٠ ، أحمد بن حنبل ٤٠٠/٢ رقم ٥٦٤٦ ، الطبراني في الأوسط ١٢/ ٣٨٤.

<sup>(</sup>٤) الركن اليماني ، كنز العمال ٢٢٠/١٢ رقم ٣٤٧٥٥ وعزاه العقيلي.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

حتى صوَّره واحدًا منهم.

وفي اليمن أحاديث شريفة كثيرة، وفي أهلها ما يستوجب أن يعتزوا ويفتخروا، وأن يضاعفوا حمد الله وشكره على هذه المزية حتى قال النبي عَلَيْكُمْ في حديث (وأنا يمانيُّ)، فالنبي بموجبه يمانيُّ، والإيمان أيضًا يمان.

بشرى لنا معشر الإسلام إن لنا مسن العناية ركنًا غير منهدم وقد تحقق بالفعل ما أخبر به النبي الكريم عليه وعلى آله الصلاة والتسليم؟ فلم تزل طآئفة منهم تناضل وتقاتل في سبيل الله وإعلاء كلمته في كل عصر منذ القرن الأول من الإسلام لم يتركوا الجهاد والدفاع عن الحق، عاملين بكتاب الله وسنة نبيه، مُوالِينَ لأهل بيت نبي الله سبحانه لم يضعوا سيوفهم عن عواتقهم حيلاً بعد حيل منذ حملوها في يوم بدر يوم الفرقان وما بعده إلى يوم الناس، هذا بينما جميع أقطار الإسلام الأخرى خضعت لحكام الجور والظلم منذ استشهد أمير المؤمنين علي كرم الله وجهه، وبعضهم من قبل إلى يوم الناس هذا، ما سلُّوا سيفًا للجهاد، ولكنهم خضعوا تارة للظالمين وأيدوهم بالأقوال والأفعال، وتارة للمستعمرين، اللهم إلا اليمن الميمون فلم تزل طآئفة من أهله تقاتل في سبيل الله حتى يقاتل آخرهم المسيح الدجال.

وليس المراد أننا ننكر فضل العلماء والمؤمنين وأنصار الحق في سآئر أقطار المسلمين، كلا؛ ففي كل وطن إسلامي منهم من لا يُنْكَرُ فضله، ولا يُجْهَلُ مَقَامُهُ، ولكنهم متفرقون لا تجمعهم مثلنا قيادة ورياسة ودعوة، وإنما احتص بهذا

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

اليمن فقط، وكتب التاريخ تشهد بهذا، حتى قال صاحب فتح الباري عند الكلام على حديث: ( لا تزال طآئفة من أمتي على الحق ) (۱)، أو في سياق الكلام على حديث بمعناه أو قريب منه، قال ما خلاصته: لم يبق من يصدُقُ عليه الحديث هذا إلا الذين في جبال اليمن، وإمامهم يجيى بن الحسين بن القاسم الرَّسِّي (۲).

ونحن نقول والحمد لله: نعم إن لم يكونوا هم فمن ذا سيكونون ؟ وإذا لم يكونوا هم أهل الإيمان - فمن هم يكونوا هم أهل الإيمان - فمن هم إذن ؟ وهم الذين لهم طابع مخصوص مَيَّزَهُمْ عمن عداهم من المسلمين.

<sup>(</sup>۱) دلآئل النبوة للبيهقي ٦/ ٥٦٧، المستدرك ٤/٥٥٠، كنز العمال ١٤/ ٥٥٥، ٥٥٦ رقم ١٥٠ د وقم ١٤٠ هم ٣٩٥٨٠.

<sup>(</sup>٢) ونص كلام الحافظ: " ويحتمل أن يكون بقاء الأمر في قريش في بعض الأقطار دون بعض بالبلاد اليمنية وهي النجود، منها طآئفة من ذرية الحسن بن علي لم تزل مملكة تلك البلاد من أواخر المآئة الثالثة، وأما من بالحجاز من ذرية الحسن بن علي، وهم أمراء مكة وأمراء ينبع. ومن ذرية الحسين بن علي وهو أمراء المدينة فإلهم وإن كانوا من صميم قريش لكنهم تحت غيرهم من ملوك الديار المصرية، فبقي الأمر في قريش بقطر من الأقطار في الجملة، وكبير أولئك \_ أي أهل اليمن \_ يقال له الإمام، ولا يتولى الإمامة فيهم إلا من يكون عالماً متحريًا للعدل". فتح الباري ١١٧/١٠. وقال أيضا في ص ١٩ من نفس الجزء" وقد جاء ما يؤيد ذلك لمسلم حديث أبي هريرة: (إن الله يبعث ريحا من اليمن أين من الحرير فلا تدع أحدا في قلبه مثقال ذرة من إيمان إلا قبضته).

كما أننا لا ننكر أن في اليمن من لا يَصْدُقُ عليهم الحديث أيضًا، ومن لهم أشباه وأمثال من المنحرفين عن الحق، ومن القاعدين عن الجهاد، فهؤلاء موجودون، ووجودُهم لا يضر بمن صدق عليهم وفيهم البُشْرَيَات النبوية، ولا يطعن في صدقها وصحتها.

وقد نحم في عهد قريب وإلى يومنا مَنْ يتطاول بلسانه وقلمه، وما أكثر المتطاولين من هذا النوع من اليمن ومن غير اليمن، يتطاولون على أهل اليمن ويتهمو هم بالجهالة للإسلام والإيمان، وبالشرك والابتداع وغير ذلك من باطل التهم.

فيا لله العجب أيرُدُّونَ شهادة رسول الله لنا بالإيمان ونَفَسِ الرحمن؟، أَوْ يَدَّعُون أَن دعاء رسول الله لنا لم يقبله الله - وهو مجاب الدعاء عند إله الأرض والسماء - ؟ زدْ على هذا أنَّ بعضهم من جهال يمنيين متعالمين!!.

فما أَحَقَّ أهل الإيمان أن يقولوا: لو ذاتُ سِوَارٍ لَطَمَتْنِي (١).

<sup>(</sup>۱) أي لو لطمتني ذاتُ سوار؛ والمعنى حرّة لا أمة ؛ لأن العرب قلما تلبس الإماء السوار ، فهو يقول : لو كانت اللاطمة حرة لكان أخف عليّ ، ومعنى المثل لو ظلمني من كان كفؤاً لي لهان علي ولكن ظلمني من هو دوني. ولهذا قال الشاعر:

فلو أني بُليت تُ بحاشمي خؤلتُ به بنو عبد المدان لهانَ عليَّ ما ألقى ولكن تعالوا فانظروا بمن ابتلاني

نعم لا ننكر أن في اليمن ضُلالاً وملحدين، أيضًا في عصرنا وفيما قبله، كما لا ننكر أن في كل بلد غير اليمن مؤمنين وصالحين، ولكن مدار الكلام هو في مدار الحديث بل الأحاديث الشريفة التي بشرت بأن شوكة الإسلام وراية الجهاد والعمل بالكتاب والسنة لا تزال في اليمن وأهله حتى تأتيهم الساعة، فلا غَرْو إن كرَّرْتُ الإشارة إلى الحديث الشريف في أهل اليمن الميمون مرتين في المنظومة وجعلت شطرًا منه عنوانًا لها، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

وفيهم يقول أمير المؤمنين عليٌّ كرم الله وجهه:

تيممت همدان الندين هُمُ هُمُ هُمُ فُوارس ليسوا في الحروب بعزَّل ومن أرحب الشم المطاعين بالقنا ووادعة الأبطال يخشى مصالها ومن كل حي قد أتتني فوارس يقودهمُ حامى الحقيقة ماجد

إذا ناب أمر جنتي وسهامي غداة الوغى من شاكر وشبام وهُم وأحياء السبيع ويام بكل صقيل في الأكف حسام كرام لدى الهيجاء أي كرام سعيد بن قيس والكريم محامي

وأراد المؤلف: لو أن الطاعن على اليمنيين من غيرهم أو منهم علماء أفذاذ لهان الأمر، أما دراويش وشحاتين فهي مصيبة وغبن. ينظر مجمع الأمثال ٢/ ٢٠٧ لأبي الفضل أحمد بن محمد النيسابوري الميداني.

برق يمان على قدسيّة الإيمان وهو يماتي. تَأْلِيفُ: السيد العلامة الحُجّة: محمد بن محمّد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُوري الحَسنيي. الطبعة الأولى ٢٤٤ هـ - ٢٠٠٣م، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي \_ صنعاء. www.almahatwary.org

سمام العدا في كل يوم سمام لهم سالف في الدهر غير أيام ولو كنت بوابًا على باب جَنَّة لقلتُ لهمدانُ ادخلوا بسلام

جــزى الله همـــدان الجنـــان فـــإنهـم رجمال يحبسون السنبي ورهطمه

وهمدان هو الجد الأكبر لجميع أهل اليمن إلا اليسير . ومنهم حاشد بن همدان، وبكيل بن همدان، والثناء في أبيات الإمام شامل لجميع أهل اليمن، وممن ذكرهم بالنص أرحب وخولان وشاكر وحمير وغيرهم. برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يملي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

#### النظرة الثالثة

#### حول:

لا تَعْدُ عن لهج الكتاب ولهج آ ل محمد إِنَّ الهدى السثقلان ثبت حقًا أن رسول الله على قال لأمته: (إِنَّ تاركُ فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي؛ إن اللطيف الخبير نبأي ألهما لن يفترقا حتى يَرِدَا عليَّ الحوض، وإِنِي سآئلكم كيف خلفتموني فيهما؟)، وقد روي بألفاظ مختلفة متفقة المعنى ، وهو من الأحاديث المتواترة، وقد استشهد به ابن تيمية في عشرات المناسبات من كتبه، وابن القيم، وابن حجر الهيثمي (١).

ابن تيمية في فتاويه ٢٨/ ٩٣٤، ابن حجر الهيشمي في الصواعق ١٤٩ ، الإمام زيد بن علي المخموع ٤٠٤، وعلي بن موسى الرضا ٢٦٦، والإمام الهادي في الأحكام ١/ ٤٠ والمرشد بالله ١/ ١٥٢، ١٥٤، وينظر الاعتصام ١/ ١٢٣ وما بعدها ، وأخرجه مسلم ٤/ ١٨٧٣ رقم ٢٤٠٨ عن زيد بن أرقم، والترمذي ٥/ ٢٦٦ رقم ٢٧٨٦ عن جابر بن عبد الله ، وأحمد ٤/ ٢٧ رقم ١١١١١ عن أبي سعيد و ٤/ ٣٠ رقم ١١١٠٤ عن أبي سعيد ، ٧/ ٨٤ رقم ١٩٣٣١ كم / ١١٢١ عن أبي سعيد ، ١٩٣١ عن زيد بن ثابت، ٤/ ٥ رقم ١١٢١١، ٤/ ٨/ ١١٨١ ورقم ١١٢١١، وأحمد في فضآئل الصحابة ٢/ ١٩٨٨، ١٣٨٢، ١٣٨٨، ١٢٨٧ رقم ١١٨٢١ والطبراني في الأوسط ٣/ ١٧٤٧ رقم ١٠٣٨، والطبراني في الأوسط ٣/ ٣٧٤ رقم ١٠٣٨، والطبراني في الكبير ٥/ ١٥٣، وقم ٢٠٥٠، والطبراني في الكبير ٥/ ١٥٣ رقم ٢٠٥٠، والطبراني في الكبير ٥/ ٣٥٠ رقم ٢٠٥٠، والطبراني في الكبير ٥/ ٣٥٠ رقم

<sup>(</sup>١) حديث الثقلين من الأحاديث المتواترة فقد رواه:

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المُحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

وهناك حديث آحادي صحيح غير متواتر فيه بدل عتري سني، وهي تفرض علينا العمل بسنة رسول الله، ومن ضمنها ما أو جبته الرواية المتواترة من متابعة الكتاب وآل محمد.

وقد ذكر ابن القيم في بعض رسآئله أربعة أقوال في بيان الآل وسرد حجة كل قول، ورجح رابع الأقوال وهو من حَرُمَتْ عليهم الصدقة إلى يوم القيامة، وترجح له ولابن تيمية، ولابن حجر الهيثمي ولابن كثير في تفسيره أن نساء النبي إنما دخلن فيهم بالتبعية لا بالأصالة (۱)، والمراد أن آل محمد العلماء منهم أعلم وأهدى سبيلاً؛ فمتابعتهم فيما رجحوه عند الاختلاف مع غيرهم هو الواجب؛ لأن الحق لا يخرج من جملتهم، لا من أفرادهم فلا، فعلمُهم هو العلم، وفقهُهم هو الفقه، ومن خالفهم فتقدمهم أو تأخر عنهم هلك.

وفي الأبيات بعد ذلك إشارات إلى عدد من الأحاديث النبوية التي رويت في أهل بيته منها: ( أهل بيتي كسفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلف عنها

١٩٢٣، ١٩٢١، والصغير ١/ ١٥٠، ص ١٥٣، ومختصر زوآئد البزار ٢/ ٣٣٣ رقم ١٩٤٦، ١٩٤٢ والله البزار ٢/ ٣٣٣ رقم ١٩٤٦. ١٩٧٤ وقال شيخنا أبو عبد الله الذهبي: وهذا حديث صحيح.

<sup>(</sup>١) لابن حجر الهيثمي في الصواعق المحرقة / ص ١٤٦، ولابن كثير ٣/ ص ٤٨٦ في تفسير الأية : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ [الأحراب: ٣٣].

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

هلك) <sup>(۱)</sup>

وانظر ما قاله الجلال رحمه الله في الحديثين وحديث من تقدم أو تأخر عن الثقلين في رسالته ( العصمة عن الضلال )، وما قاله ابن الهيثمي في الصواعق ، وابن القيم وغيره في مكالها من كتبهم، وأن أهل البيت أمان لأهل الأرض فإذا ذهبوا أتى أهل الأرض ما يوعدون.

ومن أغرب الغرآئب الإنكار على من يصلي على آل محمد تبعًا للصلاة عليه مع العلم بأنه لم ترد في كتب السنة جمعاء أيُّ صلاة علَّمنَاها رسولُ الله على إلا وصلى فيها على آله، ولم تَرِد في الكتب أيضًا أي صلاة قالها صحابي

<sup>(</sup>١) أخرجه الهادي في الأحكام ١/ ٠٠٠ ، والإمام علي بن موسى الرضى عن آبآئه في صحيفته ص ٤٦٤ بلفظ " أهل بيتي كسفينة نوح من ركبها نجا، ومن تخلف عنها زجَّ في النار"، والمرشد بالله في أماليه ١/ ١٥٢، وأبو طالب في أماليه ١٣٦، والحاكم ٢/ ٣٤٣، عن أبي حنش الكسفاني قال : سمعت أبا ذر يقول وهو آخذ باب الكعبة : أيها من عرفني فأنا من عرفتم ، ومن أنكر فأنا أبو ذر ، سمعت رسول الله على يقول " أهل بيتي .....الخ"، وقال حديث صحيح على شرط مسلم ، وأخرجه أيضا في ٣/ ١٥٠، وقاله صحيح الإسناد و لم يخرجاه ، والطبراني في الأوسط ٥/ رقم ، ١٩٦٧، والبزار ٢٩٣٢ رقم ١٩٦٧ من مختصر زوآئده لابن حجر.

<sup>(</sup>٢) الصواعق المحرقة ص ١٥٢.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

إلا وفيها الصلاة على آل رسول الله (۱). زد على هذا حديث: ( لا تصلوا على الصلاة البتراء) (۱).

وهاهي أكثر المطابع وأكثر الناطقين بالصلاة عليه قد تواطئوا على أن يفردوه بالصلاة عليه كتابة ونطقًا إلا القليل، ولم يكتفوا بذلك بل يظهر الإنكار إذا سُمِعَ المصلي على النبي يصلي على آله، وصار المعروف منكرًا، والمنكر معروفًا فتأمل.

هذا وقد روى حديث الثقلين أيضًا من يُتَّهَمُ ببغض آل محمد، فساقه الله على لساهم وأقلامهم ليكون حجة ومزيدًا من الحجة عليهم، حيث تكلفوا أحيانًا التأويل المتعسف، وبعضهم حاول الإنكار والتضعيف، والكل يَظْهَر لطالب الحق بأدن تأمل. وهو ما حذر منه بعض الأبيات في السياق.

وهناك من زوروا أحاديث حاربوا بها الحق، وعليًّا ومَنْ بعده، ومنهم

<sup>(</sup>۱) انظر البخاري/ الأنبياء/ باب ۱۲/ ج ٣ / ص١٢٣١ رقم ٣١٨٩ ورقم ٣١٩، ومسلم رقم ٤٠٧ في الصلاة على النبي على التشهد ورقم ٤٠٦ نفس الموضوع ، وفي الدار قطني ١/ ٥٠٥ عن النبي على (من صلى صلاة لم يصل فيها علي وعلى أهل بيتي لم تقبل منه ) ونقل عن أبي مسعود الأنصاري أنه قال : (لو صليتُ صلاة لا أصلي فيها على آل محمد ما رأيت أن صلاتي تمت ).

<sup>(</sup>٢) هذا لفظ لصاحب الصواعق ٤٦ اوالشافي ٤/ ٩١ بسنده.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

متظاهرون بحب الإمام على وهو مجرد تظاهر بدلالة حبهم لأعداته في حياته، وأعداء ذريته وأعدائه مِنْ بعده، وتعظيمهم لهم: إما عن جهالة بالباطل، وإما عن حب أعمى القلوب، وهو ما أشار إليه بعض أبيات المنظومة:

والحبُّ مثلُ البغضِ كم أعمى بياع النجاة بيابخس الأثمان والحبُّ مثلُ البغضِ كم أعمى وإنك لتكاد بجزم أنه لو عاد يومُ صفين لوجدهم من أصدق المحاربين قتالاً لعلي، أو يومُ كربلاء لما كانوا إلا تحت راية عُمرَ بنِ سعد وابن ذي الجوشن، أو يومُ الْحَرَّةِ لكانوا مع عقبة بن مسلم المُرِّي، وفلتات ألسنتهم وأقلامهم وأعمالهم وبغضهم الشديد لأنصار الإمام علي وجرحهم لهم ورميهم بالكذب كاف في الدلالة على ذلك؛ بينما هم يزكون ويوالون أعداءه ويوثقوهم على الإطلاق، ولن يجبه ويجب أنصاره إلا مؤمن، ولا يبغضهم إلا منافق، هذا قضى الله سبحانه (١).

يا أهل اليمن والإيمان لا يفتننكم الشيطان عن عقائدكم الصحيحة كما أخرج أبويكم من الجنة، لا يَغُشَّنَكُمْ عنها بالمال، فكم أَمَالَ بالمال، وفَتَنَ من رحال، لا يخدعنكم بالشبهات وسحْر البيان، فكم له من ضحايا في هذا الميدان.

<sup>(</sup>١) راجع لزاما مبحث التشيع في كتاب (عدالة الرواة ) للدكتور المرتضى بن زيد المحطوري وقد طبع مبحث التشيع منفردًا لأهميته.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

لا يصدنكم بمكره عن مجد أسلافكم الباسق، وتراثكم العلمي العظيم، كما صد السامريُّ قومَ موسى عن طاعة هارون، وعبدوا العجل فَقَالَ مُوسَى: ﴿رَبِّ إِنِّى لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِي فَأَفْرُقْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ ۖ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴿ السَّنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [السَّنَا وَبَيْنَ لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِي فَأَفْرُقْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ ﴾ [السَّنَا وَبَيْنَ اللَّهُ وَمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [السَّنَا وَبَيْنَ اللَّهُ وَمِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْل

لقد استيقظ أكابر علماء قرننا الرابع عشر المشرف على الغروب من المسلمين وغيرهم إلى مجد أسلافكم العلمي العقآئدي والفقهي، ونوهوا به، ولا زالت اليقظة تكبر ويكثر أصحابها، فلا تجهلوا هذا وابحثوا تجدوه حقًا، ولا تُخدَعُوا فتنخدعوا فتدمغوا أنفسكم بوصمة الجهالة وحزيها، فالتأريخ سيحاسب المنحرفين والجاهلين ويصب عليهم اللعنة، وفي إمكانهم تجنب ذلك، ولكن لا تهدي من أحببت.

ومهما أقل لكم أنكم أهل الإيمان والحق وأحباب رسول الله الذي ينتظركم في اليوم الموعود على الحوض المورود فيذود الناس لأهل اليمن حتى يشربوا، ولكن لا غُنيّة لكم عن الحث على تقوى الله والاستقامة، وتعليم الجاهلين، وتجنب كل بدعة تخالف الدين حتى يأتينا اليقين. نسأل الله لنا ولكافة عباده الصلاح والتوفيق والاستقامة وحسن الختام.

ولا يستغني أهل اليمن عن أن نؤكد في أذهالهم أن في كل أمةً خيرًا كثيرًا ، وفي كل قبيلة خيرًا كثيرًا، وصلحاء ومؤمنين وعلماء وفضلاء. كما آؤكد أن في أهل اليمن من لا يرضى الله عن سلوكهم أو عن عقيدتهم، ومن لا خير في برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

آثارهم، ومن حملوا أوزارًا حسامًا إلى أوزارهم؛ فاليمن من هذه الوجهة كسآئر بلاد الله، وغير اليمن كاليمن بهذا الاعتبار، بل الحجة على مسيئهم أعظم، والذنب منه أحسم، حيث لم يغنم، وَفَاتَهُ خَيْرٌ ساقه الله إليه، وحَصَّ به قومه ودياره، فلم يَقْدُر نعمة الله عليه همَا قَدَرُواْ ٱلله حَقَّ قَدْرِهِ مِنَّ إِنَّ ٱلله لَقُوكُ عَرِيزٌ المه وأهله يوم القيامة.

### النظرة الرابعة

#### نظرة حول:

لأَخُـو الـنبيِّ وِدَادُه ووِلآؤه عَلَمُ النجاة علامـةُ الإيمـان وما بعده

اعلم هدانا الله جميعًا إلى الحق المبين أن المناقب المشار إليها في هذين البيتين وهي المؤآخاة للنبي، وكون ولآئه علم النجاة والإيمان، وكونه أحبَّ إلى الله ورسوله من غيره وكونه لم يفارق القرآن بل دار معه حيثما دار.

هذه المناقب الأربع قليل من كثير وقطرة من غيث غزير وهي تدل على ما عداها، وفيها من الدلالة ما كفي، وما تكبو فضآئل غيره دونها حسرى.

## المنْقِبَة الأولى:

أما المؤآخاة فإن النبي عِلَيْنَ آخى بين أصحابه في مكة على أساس مُطَّرِدٍ بأن جعل كل اثنين من عشيرتين، ولم يجمع بين اثنين من عشيرة واحدة؛ فآخى

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

بين زُهري وأُموي، وعَدَوي وتميمي وهكذا. وقد ترك عليًّا بدون أخ، فلما سأله قال له: أنت أحي في الدنيا والآخرة، رغم أنه من عشيرته، ورغم فارق السن الكبير بينهما، ورغم أن هناك مثلاً الحمزة أسد الله وأسد رسوله أنسب سنًّا لمؤ آخاته؛ إذا لا يصلح لمؤ آخاته إلا من هو من عشيرته.

ولما استقر النبي عِلَيْ المدينة بعد الهجرة آخى بين المهاجرين والأنصار، فجعل لكل مهاجر أخًا أنصاريًا، فإن فرضنا أن النبي عِلَيْ الله يصلح أن يؤآخي أحدا من الأنصار فكان على الأقل سيؤآخي بين علي وأنصاري، لكنه لم يفعل بل قال له عندما سأله: لم تركتني ولم تؤآخ بيني وبين أحد؟ قال له رسول الله عندما سأله: لم تركتني ولم تؤآخ بيني وبين أحد؟ قال له رسول الله عندما سأله: لم تركتني ولم تؤآخ بيني وبين أحد؟ قال له رسول الله عندما سأله: لم تركتني ولم تؤآخ بيني وبين أحد؟ قال له رسول الله عندما سأله: لم تركتني ولم تؤآخ بيني وبين أحد؟ ولا يصلح عشرتان عندي والا لفعلت من عشيري، ولا يصلح لمؤآخاتك غيري وإلا لفعلت أله الله المعلق المؤآخاتك غيري والا لفعلت أله المناه المؤآخاتك غيري والا لفعلت أله المناه المؤآخاتك غيري والا لفعلت أله المناه المؤرخات المؤرخ

وقد امتعض لهذه المنقبة الحاسدون والمنافقون، وقد حاول البعض الغضَّ من

<sup>(</sup>۱) في مؤاخاة الرسول في الإمام علي الله عند الهجرة ينظر سيرة ابن هشام: ۱۱۸، ۱۱۹، واله وطبقات ابن سعد: ٣٢/٣، والاستيعاب: ٣/ ٢٠٢، وابن أبي شيبة: ٣/٥٣، والحاكم: ٣/ ١٤، والمناقب لمحمد بن سليمان الكوفي: ١/ ٣٢٥، والإصابة/ ٥٠١/٣، الترمذي ٥/ ص٥٩٥رقم ٢٢٧١، الإصابة: ٣٥/٣، البداية والنهاية لابن كثير ٢-٣٧٧/٣، فتح الباري ٧٢٧/. عيون الأثر ١/٢١، وفاء الوفاء ص ٢٦١، السيرة الحلبية ٢/ ٢٠.

شألها فزادها وضوحًا، فقال: إن النبي عَلَيْ قال لعمر: (ادْعُ لنا يا أُخِي). مع العلم أن النبي عَلَى لا يبخل بمثل هذه الكلمة على أحد من أصحابه ولا من المؤمنين من بعده مطلقًا ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوَةً ﴾ المرت: ١١، لكن أين هذا من ذلك؟! فمؤ آخاة على هي أُخُوَّةٌ خاصةٌ، لها امتيازها، ولا يشاركه فيها مشارك، كالتي كانت بين حمزة وزيد مثلاً أخوة خاصة، لها آثارها المترتبة عليها، فهي غير الأُخُوَّة الثابتة بينهما وبين سآئر المؤمنين عمومًا. كما تَكلَف بعضُ التقليل من شألها، فادَّعَى أن النبي عَلَي أَخِي بين على وأنصاري، ومصادَمَةُ هذه الدعوى المغمورة للروايات المشهورة التي هي أشهر من نار على علم - كفيلةً لطالب الحق أن يفهم وأن يستجلى ما انبهم والله من وراء الجميع محيط.

وأغرب من هذا بكثير ما قاله الحلبي رحمه الله عن ابن تيمية في البحث، فإنه بعد أن ذكر أن النبي على آخى بين أبي بكر وعمر، وحمزة وزيد، وعثمان وابن عوف، والزبير وابن مسعود، ومصعب وسعد، حتى قال الحلبي: وبين سعيد وطلحة، وبين علي ونفسه على وقال: (أما ترضى أن أكون أخاك ؟) قال: بلى يا رسول الله رضيتُ، قال: (فأنت أحي في الدنيا والآخرة).

قال وأنكر ابن تيمية المؤآخاة بين المهاجرين سيما مؤآخاة النبي عَلَيْكُمْ لعلي اللَّيْكُمْ، قال: لأن المؤآخاة بين المهاجرين والأنصار إنما جعلت للارتفاق ولتآلف قلوب بعضهم ببعض، فلا معنى لمؤآخاة مهاجري لمهاجري.

قال الحافظ ابن حجر: وهذا رَدُّ للنص بالقياس، وبعضُ المهاجرين كان

أقوى من بعضٍ بالمال والعشيرة، فآخى بين الأعلى والأدن ليرتفق الأدنى بالأعلى، ويستعين الأعلى بالأدنى، ولهذا تظهر مؤآخاة النبي عَلَيْكُمُ لعلى رضي الله عنه؛ فقد كان هو الذي يقوم بأمره قبل البعثة (١).

وفي الصحيح في عمرة القضاء أن زيد بن حارثة قال: إن بنت حمزة بنت أخي أي بسبب المؤآخاة. انتهى من الحلبية بلفظه .

ووجه استغرابي في غاية الوضوح والأحقية لوجوه: -

أولا: أنه من البعيد أن يخفى على ابن تيمية ما ظهر لابن حجر، وأن لا يعرف أن الحديث في الصحيح، وفي غيره من الأمهات والسير.

تُلْدِيا: أنه لم يُسْبَق إلى إنكار المؤآخاة، فكيف استطاب أن يكون ابن بَجْدَتِه؟! على حين أنه لم يخطر الإنكار على قلب أي جاحد قَبْلَهُ؛ لمكان على في الإسلام، ولمكانته من سيد الأنام.

**ثالثا**: لا يخفى على أحد البتة ما في قول الحلبي "سيما مؤ آخاة النبي لعلي"، أي إنكار ابن تيمية لمؤ آخاهما.

تأمل حيّدًا في سيما أولاً، وما في حيزها ثانيًا؛ فإلها فيما يظهر حتى للبليد،

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٢٧١/٧.

<sup>(</sup>۲) السيرة الحلبية ۳/ ٦٥.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المُحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

الباعثُ الوحيد للإنكار للمؤآخاة من حيث هي.

رابعا: لا يخفى ما في قول الحافظ هذا رد للنص بالقياس، ولم يَقْصِد الحافظ القياس الأصولي فليس منه، ولا القياس المنطقي.

فالأول: هو حمل معلوم على معلوم لإجراء حكمه عليه بجامع. والثاني: هو القول المؤلَّفُ من قضايا متى سُلِّمَتْ بذاتها لزم عنه التسليم بقول آخر.

فالحافظ رحمه الله أراد أنه رد النص برأي رآه، ولا أشد دمغًا لباطل هذا الرد منها. فما هو هذا الرأي الذي حمله على رد النص؟ الجواب هو أن المؤآخاة لا تكون إلا للارتفاق والتآلف، وهما فيما أظهر لا وجود للداعي لهما في مكة، كما وجد الداعي إلى ذلك في المدينة، وقد أبطل الحافظُ زَعْمَ ابن تيمية لعدم الموجب والداعي وأثبته كما ترى.

وأعتقد أنه لم يخف على ابن تيمية هذا؛ فهو أعظم فطنة وذكاء وأكثر اطلاعًا وعرفانًا وفهمًا من أن يجهل ذلك أو يجهل المؤآخاة بين المهاجرين وهي في درجة ورتبة المستفيض في كتب الحديث والتأريخ والسير إن لم تكن متواترة.

فلا غرابة من استغرابي، فإنه أصر على إنكار المؤآخاة، والباعثُ الأوضحُ هو ما دلت عليه جملة ( لا سيما مؤآخاة النبي لعلي )، ثم بَرَّرَ إنكاره بما يشبه دعوى التعارض بين وجود المؤآخاة ووجود عدم الارتفاق الذي ادعاه بين المهاجرين، أي بعد أن ادعى عدم وجوده، كأنه كالتناقض بين قضيتين منطقيتين

المحدود بقولهم: اختلاف الجملتين في النفي والإثبات بحيث يستلزم لذاته صدفً كل واحدة منهما كذب الأخرى، على حين لا تناقض بين الرواية المتلقاة بالقبول بين كافة المحدثين والمؤرخين، وبين ما يمكن بل ما يحسن وقوعه وهو المؤآخاة.

ولتعليل ابن تيمية هذا المتهافت نظآئرُ من تعليلاته، فهو عندما وقف على حديث: (إن الله أمر حبريل وميكآئيل أن يحرسا عليًّا عند رقدته على فراش رسول الله على عند أن هاجر). – استعظم واستكثر هذه المنقبة على على التي التي ولم يسعه إلا أن يهاجمها من بين يديها ومن خلفها.

فأما من بين يديها فقوله على حراسة الملكين: إنه كذب باتفاق أهل العلم بالحديث والسير، لم يتردد أن يقول: باتفاق أهل العلم، ولم يتورع عن هذه الدعوى لأنه قد أعد في نفسه الجواب على أنه إذا عقب عليه المعقبون بمثل تعقيب الحافظ المذكور آنفًا فإنه سيقول: هؤلاء ليسوا من أهل العلم.

وهذا يُذَكِّرُني بإنسان عرض فُصَّا للبيع، ورغَّب فيه بأن من حواصه أنه إذا رآه الهر عَمِي، فجيئ بِهِرِّ فلم يُعْمِهِ النظرُ إليه، فلما قيل له هاهو الهر لم يَعْمَ، قال: إنه ليس بِهِرِّ.

وأما مهاجمة المنقبة من خلفها، فإنه لما أُشْرِقَ بها قال: وأيضًا قد حصلت لعلي الطمأنينة بقول الصادق له: "لن يخلص إليك شيء تكرهه منهم" فلم يكن فيه فداء بالنفس، ولا إيثار بالحياة. والآيةُ التي جاء بها يعني ابن تيمية في حديث

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

الفداء وهي: ﴿ وَمِرِ . َ ٱلنَّاسِ مَن يَشُرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ ﴾ [البوء: ٧٠٠]، ألها نزلت في علي، قال ابن تيمية: والآية المذكورة في سورة البقرة هي مدنية باتفاق، وقد قيل: إلها نزلت في صهيب لمَّا هاجر.

هذه مهاجمة للمنقبة من خلفها، يعني أنه سَلَّمَ حَدَلاً، أو لم يصدقه الناس أن الحديث كذب باتفاق أهل العلم، ففيها مطاعن أخرى.

وقد رَدَّ عليه الحلبي بما في الإمتاع وهو أن النبي عَلَيْنَ لم يذكر لعلي أنه لن يخلص إليه شيء يكرهه؛ فيكون فدآؤه واضحًا، وبأنه لا مانع من تكرر نزول الآية في حقهما معًا، وبأنه لا تُخْرِجُ الآية بنزولها في مكة السورة عن كولها مدنية؛ لأن الحكم للغالب. انتهى.

وأريد أن أضيف أنه إن صح أن النبي قال لعلي لن يخلص إليك شيء تكرهه فإنها منقبة لعلي أعظم من منقبة الفداء؛ لأنها منقبة اليقين بما أحبره الرسول الأمين، أَوْجَدَتْ عنده عينَ اليقين الذي طلب حليل الرحمن من ربه أن يحصل له، فقال له ربه: ﴿قَالَ أُولَمْ تُوَقِّمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَـٰكِن لِّيَطْمَيِنَ قَلِّي ﴾ [البون: عصل له، فقال له ربه: ﴿قَالَ أُولَمْ تُوقِّمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَـٰكِن لِّيطُمَيِنَ قَلِّي ﴾ [البون: منقبة على منقبة ابو العباس لهان عليه الإغضاء على منقبة الفداء بالنسبة لمنقبة هذه الدرجة من اليقين التي اختص بما كما اختص بما سيد المرسلين وهو في الغار ﴿إِذْ يَقُولُ لِصَـٰحِبِهِ لَا تَحْزَنُ إِنَ ٱللّهُ مَعَنَا ﴾ [البون: الله معنا لا يُعْبَأ به، كما لو

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

كانت المنقبة لغير على لاستغرق إطرآؤه عليها مجلدًا كاملاً.

ومن استقرأ هذا في كتابته آمن بصدقه، فإنه وإن ذكر عليًّا بخير في كثير من المواضع، ولكن في إطار الحدود التي رسمها هو ومشايخه، والدآئرة التي كبحوا جماح مناقب الإمام على السلام إلى داخلها، وثنوا أعنتها عما تدل عليه مفرداتُها ومقتضياتُها وحُملُها، ومَنْ خرج عما تظاهروا عليه فهو من الغلاةُ بزعمهم، والغلاة شرعًا من الهالكين.

## المَنْقَبَةُ الثانية:

في البيتين أنه الأحب إلى الله ورسوله ممن عداه. جاء في الصحيح عن رسول الله عِلْقَالَيْ أنه لما حاصر حصون خيبر كان يبعث رجالاً من صحبه برآية القتال، فعادوا دون أن يفتح لهم، فقال في الليلة الثالثة: ( لاَّبْعَثَنَّ غدًا عليهم رجلاً يحب الله ورسولَه، ويحبُّهُ الله ورسولُه، كرارًا غير فرارً).

<sup>(</sup>۱) حدیث الرآیة روی بعدة طرق منها: - مسلم ٤/ ۱۸۷۱ رقم ۳٤٠٤، الترمذی ٥/ ٩٦٥ رقم ۲۷، ۲۳ رقم ۳۲، الترمذی ٥/ ٩٦٠ رقم ۲۷، ۳۷۲، أحمد بن حنبل ۱/ ۳۹۱/ ۳۹۱، النسآئی فی خصآئصه/ ۳۲ رقم ۹۰، وبده الحاکم ۳/ ۱۰۸، والبخاری۳/ ۱۳۵۷ رقم ۱۳۵۷، ۳۶۹۹، ۳۶۹۹، ۱۳۵۸ رقم ۳۵۰۰. وبحذه الروایة : ( لأبعثن غدًا علیهم رجلاً یحب الله ورسوله و یحبانه لا یولی الدبر یفتح الله علیه ) . مجمع الزوآئد ٥/ ۱۵۱، المستدرك ۳/ ۸۳.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

فمن رجال الحديث من رواه كاملاً، ومنهم من روى معظمه، وهو من أحاديث الأمهات.

والوجه في استنباطي من هذا أنه الأحبُّ: أن النبي عِلْمَا خاطب هذا الخطاب جميع الموجودين من أصحابه في غزوة خيبر وفيهم أبو بكر وأكابر المهاجرين، وفيهم السَّعْدَان وأكابر الأنصار.

كما أنه من المعلوم أن الله يحب كل مؤمن ومؤمنة من أول الدنيا إلى نهايتها، وأن القيامة، وأن كل مؤمن ومؤمنة يحب الله ورسوله من أول الدنيا إلى نهايتها، وأن أصحاب رسول الله في طليعة المؤمنين، فما هي الفآئدة من إخبارهم بأن عليًا يحب الله ورسوله وأنهما يحبانه مع أن هذا هو حال كل مؤمن ومؤمنة؟ فإذا لم يكن لهذا فآئدة غير هذا فهو كقولنا: السماء فوقنا، والأرض تحتنا؛ فالفآئدة إذن التنوية بأن حب الله ورسوله لعلي من درجة لم ينلها المخاطبون، وأنَّ حُبَّ علي لهما على مستوى رفيع لم ولن يصل إليه أحدُ المخاطبين، حتى لكأن حبهم لله ورسوله وحب الله لهم لاشيء في حانب حُبِّ علي لهما، وحُبِّهما له، فَنَزَّل حبهم في ذلك المقام منزلة المعدوم.

هذا والأحب إليهما هو الأقرب والأكرم والأفضل حتمًا، غير أن الدنيا والحسد أو البغضاء أو التعصب والكبر لا تَدَعُ حقًا دون أن تُلبِسَ عليه وتشوش فيه وتضلل الناس دونه مهما وجدت سبيلا إلى ذلك، وإن لم تَجد وأمكن الكتم كتمت، وإلا فزعت إلى التآويل الفاسدة، كأن يقال: قتل عمار بن ياسر من

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

جاء به. وكأن تنصب المصاحف فيقال: هذا القرآن حُكْمُ الله بيننا. وكأن يقال: لا حكم إلا لله، وعليٌّ ألحد في دين الله.

وكأن يقال: معنى من كنت مولاه فعلي مولاه؛ مَنْ أنا ابن عمه فعلي ابن عمه. وأن قوله تعالى في الكلام عن خبث الخمر ﴿فَهَلَ أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴾ [الآلاة: ١٩]، هو سؤآل لا تحريم. ﴿وَإِنَّ كَثِيرًا لَّيُضِلُّونَ بِأَهْوَآبِهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [الألم: ١١٥]، وبعضهم عن علم ليحقق ما يريد. كما قيل: إن أحد الفلاسفة ولعله هيجل كان يفتعل رسوما لحيوانات أو نحوها ليثبت بما نظرية اعتقدها، ثم اعترف ألها تزوير منه، وأن له نظراء سلكوا مسلكه ليبرهنوا على صحة دعواهم؛ ويلحق بهذا التدليسُ في الرواية، فمن اعتقد صدق الحديث فيقول: أنا سمعته من فلان وليس كذلك.

# الَنْقَبَةُ الثالثة:

كونه التَّلِيُ علم النجاة علامة الإيمان، وهي في ترتيب النظم الثانية إلا أنني سهوت فقدمت التي بعدها. جاء في الحديث الشريف (أنه لا يحبه إلا مؤمن ولا يُبغضه إلا منافق)، فحبه إذن علامة المؤمنين والإيمان علم النجاة ﴿يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ الشراء ٨٨].

ومفاد حديث الغدير أنه مولى كل مؤمن، وأن من والاه والى الله، ومن عادى الله، ومن خذله الله.

ومفاد حديث المؤآخاة في الآخرة أنه مع النبي في الفردوس الأعلى، وأي فوز ونجاة أعظم من هذا، ( والمرءُ مع من أحب) كما في الحديث الشريف، وهو الداعي إلى الجنة بمقتضى حديث عمار المتواتر: (يدعوهم إلى الجنة ويدعونه إلى النار) أب فأتباعه وأنصاره الدعاة إلى الجنة، كما أن أعداءه ومقاتليه وأتباعهم الدعاة إلى النار بنص المختار وبئس القرار.

وهو كاشف كغيره من فضآئله الطَّكِينُ أنه على الهدى ، وكما جاء في البخاري عن أبي بكر الصديق: (عليُّ عِتْرَةُ رسولِ الله ) ، أي قرين الكتاب، والثُّقَلُ الأصغر لَزِيْمُ الثقل الأكبر الذي هو كتاب الله، وكما جاء في الصحيح: (أنه مع القرآن والقرآن معه يدور معه) ، (ومع الحق حيثما دار) .

<sup>(</sup>١) أبي داود / ص٥٤٥ رقم ٣٤٥، مسلم / ص ٢٠٣٤ رقم ٢٦٣٩.

<sup>(</sup>۲) البخاري ۱/ ۱۷۲ رقم ۲۹۱، ۳/ ۱۰۳۰ رقم ۱۰۳۰، مسلم ٥/ ٤٣٠ رقم ۲۹۱٦ عن أم سلمة، والمستدرك ٣/ ٣٨٠، الترمذي ٥/ ص ۲۲۷ رقم ۳۸۰، المعجم الكبير للطبراني ٤/ ٥٨ رقم ۳۷۲، ومجمع الزوآئد ٧/ ۲٤١، ۲۲۲، طبقات ابن سعد ٣/ ٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) لسان الميزان ٧/ ٤٤ رقم ٤١٨ ، ضعفاء العقيلي ٤/ ٣٤٤ رقم ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في المستدرك ٣/ ص ٢٤ وقال : حديث صحيح ، الترمذي ٥/ ٥٩١ رقم ٣٧١٤.

<sup>(</sup>٥) المستدرك ٣/ ١٣٤، وصححه الذهبي.

فقول بعضهم إن عليًّا أقربُ إلى الحق قول في غاية السقوط؛ لأن مفاده أن الإمام لم يكن على الحق وإنما كان قريبًا منه، وأن خصمه لم يكن على الحق وإنما كان أبعد من مكان على منه، فكلاهما إذن على غير الحق، وكلاهما إذا خرجا عن الحق قيد شعرة كانا في الباطل، فالحق في مثل هذا واحد، وآخِرُ حَدِّ للباطل.

ومراد بعضهم بهذا أن يجعل لكل منهما نصيبًا من الحق، وليس الأمر إليه إنما هو إلى الله الذي جعل الحق واحدًا، والباطل أجناسًا وأنواعًا، فإذا نظرت في هذا وفيما صح من فضآئل الإمام فقد علمت الحق.

فهذا إجماع عَقَدَتْهُ فضآئله كرم الله وجهه بإزاء إجماع الأمة الإسلامية أنه من الخلفاء الراشدين، إلى غير ذلك من مناقبه الصحيحة.

وإجماع المسلمين على أنه من الراشدين تجلى ذلك عند أن رفع الله عنها كابوس معاوية وشيعته بالخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه الذي أبطل سبّ معاوية ولَعْنَهُ لعليّ والذي استمر أكثر من ستين عامًا تردده المنابر كلها في كل جمعة في مشارق الأرض ومغاربها، وهو قول معاوية الذي سنه للناس آخر الخطبة الثانية من خطبتي الجمعة، وهو قوله: اللهم إن أبا تراب قد

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

ألحد في دينك، وَصَدَّ عن سبيلك؛ فالعنه لعنًا وبيلاً، وعذبه عذابًا أليمًا (١).

(١)شرح النهج الخطبة رقم ٥٦/رواه الجاحظ والمبرد ، وبعد مصرع الإمام على كان من الطبيعي وقد امتد نفوذ معاوية على أقطار الإسلام إن يجهد في إيذاء على ومحبيه فأمر بلعنه، ينظر مسلم ٤/ ١٨٧١، والترمذي ٥/ ٩٩٥ رقم ٣٧٧٤ ، ودلآئل النبوة للبيهقي ٦/ ٤٥٦، وابن ماجه ج ١ = =ص٥٥ رقم ١٢١، وتاريخ الطبري ٥/ ٢٥٤ وما بعدها ، والطبقات الكبرى ٦/ ٢١٧ وما بعدها ، والبداية والنهاية ج ٦ ص ٢٥٢ وما بعدها، وتاريخ اليعقوبي ١٤٠/٢، وتاريخ الإسلام - عهد معاوية / ص ١٩٣ - ١٩٤ ، ومروج الذهب ١٤/٣، وابن حجر في الإصابة ٢/ ٥٠٣. وقد لُعن الإمام على على سبعين ألف منبر، وقد قال ابن تيمية في منهاجه ٣/ ٣: بأن أصحاب معاوية قاتلوا عليا ولعنوه، والحاكم ١٠٨/٣، والشافي ١/ ١٥٥، ومصنف ابن أبي شيبة ٦/ ٣٦٦ رقم ٣٢٠٧٨، وابن حجر في الإصابة ٢/ ٥٠٣، والأبحاث المسددة للمقبلي ص ٢٤٥، وقد رُوي في نمج البلاغة ج ١ ص ٣١٨، وفي وقعة صفين للمنقري ص ٨٢، عندما قدم عبيد الله بن عمر بن الخطاب على معاوية بالشام أرسل معاوية إلى عمرو بن العاص ، فقال: يا عمرو إن الله قد أحيا لك عمر بن الخطاب بالشام بقدوم عبيد الله بن عمر ، وقد رأيت أن أقيمه خطيبا فيشهد على على بقتل عثمان وينال منه ، فقال : الراي ما رأيت. فبعث إليه فأتى ، فقال له معاوية: يا ابن أحيى إن لك اسم أبيك فانظر بملء عينيك وتكلم بكل فيك، فأنت المأمون المصدق ، فاصعد المنبر واستم عليا ، واشهد عليه أنه قتل عثمان، فقال : يا أمير المؤمنين أما شتمه فإنه على بن أبي طالب وأمه فاطمة بنت أسد بن هاشم، فما عسى أن أقول في حسبه، وأما بأسه فهو الشجاع المطْرق، وأما أيامه فما قد عرفت، ولكني مُلزمُه دم عثمان. فقال عمرو بن العاص : إذًا والله قد نكأت القَرْحَة. فلما خرج عبيد الله قال معاوية: أما والله لولا قتله الهرمزان ، ومخافة على على نفسه ، ما أتانا أبدا، ألم تر إلى تقريظه عليا ، فقال عمرو : إن لم تغلب فاحلُب ، فخرج حديثه إلى عبيد الله ، فلما قام خطيبا تكلم بحاجته، حتى إذا أتى إلى أمر على أمسك ، و لم يقل شيئا ، فقال له معاوية: ابن أخيى ،

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

وما أضافه بعضهم من لعنه للحسنين وأمهما، فمنع عنها عمر وجعل مكانها قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغِي ۚ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ ويَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغِي ۚ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [العل: ١٠]، وارجع إلى الكشاف في تفسير الآية (١).

إنك بين عيِّ أو حيانة، فبعث إليه: كرهت أن أقطع الشهادة على رجل لم يقتل عثمان، وعرفت أن الناس محتملوها عني فتركتها، فهجره معاوية واستخف بحقه وفسَّقه. وقال عبيد الله أبياتا شعرية منها:

وقذفي عليا بان عقان جهرة يجدع في الشحناء أنوف الأقارب

= وقد روي مسلم ٤/ ١٨٧٤ رقم ( ٢٤٠٩) عن سهل بن سعيد قال : استُعمل على المدينة رجل من آل مروان فعدى سهل بن سعد فأمره أن يشتم عليا قال : فأبي سهل. فقال له : أما إذا أبيت فقل: لعن الله أبا تراب. فقال سهل: ما كان لعلي اسم أحب إليه من أبي تراب، إن كان ليفرح إذا دعي بحا، فقال له: أخبرنا عن قصته لم سمي أبا تراب، فذكر له القصة..الحديث. شرح النهج الخطبة رقم ٥٦، رواه الجاحظ ، رواه المبرد .

(١) روى المرشد بالله في أماليه ١/١٥٣، أن عمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى عندما أسقط من الخطب لعن أمير المؤمنين على الكلي ، قام عمرو بن شعيب وقد بلغ الموضع الذي كانت بني أمية تلعن فيه عليًا الكلي ، فقرأ مكانه: ﴿ إِنَ الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي وينهى عن الفحشاء والمنكر ﴾ الآية . فقام إليه عمرو بن شعيب فقال: يا أمير المؤمنين، السنة، السنة - يحرضه على لعن على الكلي - فقال عمر: أسكت قبحك الله . تلك البدعة لا السنة ، وتمم خطبته. وقد روى ابن تيمية في منهاجه ٣/٣، والعَلَمُ الشامخ للمقبلي ص ٤٥٤ وما بعدها: أن من أصحاب معاوية وبني مروان ممن قاتل عليا ولعنه. وقد قال الزمخشري رحمه الله في الكشاف٢/

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

حقًا لقد أدرك عمر – وهو التقي الراشد – أن سبّ أمير المؤمنين من الفحشاء، ومن المنكر، ومن البغي الذي سنّه معاوية؛ فرفعه، ورفع عن المؤمنين ما كانوا يعانونه منذ عهد معاوية ويزيد إلى عهده من الاضطهاد والتعذيب والتشريد؛ الأمر الذي لم يَمُت عمر حتى عاد، ولكن السبّ لم يَعُد؛ لأن إخضاع الأمة وإرغامها عليه بعد أن تنفست منه الصعداء كان فوق مقدور من خلف عمر من الجبابرة والنواصب؛ لشمول مكان السباب، وشمول الوقت لجميع مساحد الأقطار الإسلامية، وأني لهم بذلك، أما التنكيل فمحصور الأماكن، وكان يتجدد في بعضها متقطع الزمان.

779: ﴿ والبغي ﴾ طلب التطاول بالظلم، وحين أسقطت من الخطب لعنة الملاعنين على أمير المؤمنين علي النفي القيم أقيمت هذه الآية مقامها. ولعمري إنها كانت فاحشة ومنكرًا بغيًا ضاعف الله لمن سنها غضبًا ونكالاً وحزيًا إجابة لدعوة نبيه " وعاد من عاداه " . كما ترى ابن سعد في طبقاته ج ٥ ص ٣٩٣، أخبرنا على بن محمد عن لوط بن يحيى الغامدي، قال: كان الغلاة من بني أمية = قبل عمر بن عبد العزيز يشتمون عليا رحمه الله . فلما ولي عمر أمسك عن ذلك ، فقال كثير عزة الخزاعي :

وليت فلم تشتم عليًا ولم تخف تكلمت بالحق المبين وإنما فصَدَّقت معروف الذي قلت بالذي

بَريَّ ولم تتبع مقالة مجرم تَبَ يَّن آياتُ الهدى بالتَّكلمِ فعلت فأضحى راضيًا كل مسلم

وقد روى الذهبي في سير أعلام النبلاء ٥/ ١٤٧ اللفظ ، والرواية .

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

وأمرُ السِّبَابِ والتنكيل بشيعة الإمام كان مما عاهد الحسنُ السبطُ عليه معاوية وتعهد هذا أن لا يُحْدِثَ منه، كما تعهد وعاهد على غيرهما من شروط الصلح، فما كاد يدخل الكوفة عقيب الصلح بيوم أو يومين حتى نقض وعده، ونكث عهده وقال على المنبر كل شرط شرطتموه فهو تحت قدميَّ هاتين.

ورحم الله أمير المؤمنين فقد قال: والله ما معاوية بأدهى مني، ولكنه يغدر ويفجر.

هذا ولم يكن معاوية من المهاجرين، ولم يكن من الأنصار، وإنما أسلم بعد فتح مكة راهبا لا راغبًا، قال أمير المؤمنين التَكِيُّ فيه وفي أعوانه: ( والله ما أسلموا ولكن استسلموا، ولقد عرفتهم صغارًا وكبارًا، فهم شر صغار وشركبار).

وكما غدر بشروط الصلح فقد غدر بالحسن رضي الله عنه ومات شهيد السم ليتمكن من إخضاع المسلمين لمبايعة ابنه يزيد، وما أدراك ما يزيد؟! فقد حَمَله على رقاب المهاجرين والأنصار، والتأريخ ينعته لك، ويصف لك يوم الحَرَّة، ويوم الطفِّ وغيرهما فَنَقِّبْ في كتب التأريخ عن كل ذلك (١).

<sup>(</sup>۱) مروج الذهب 79/7، 3/7 (۱) والعقد الفريد 70/7. والكامل في التاريخ لابن الأثير 70/7 والبداية والنهاية 711/7 وما بعدها، ودلآئل النبوة 771/7 وما بعدها، والطبري 771/7 وما بعدها، والطبري 771/7 وترجمة الحسين في الإصابة 1/71 برقم 771/7 طبعة دار الكتاب العربي ،

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

هذا وحيث جاء في المنظومة:

فَمَنِ ادَّعَى حُبَّ الوصيِّ مُعَظِّمًا أَعْدَاءَه فهو الجهولُ الماني والماني هو الكاذب، فلا بد أن تعرف الشبهة التي زخرفوا بها دعواهم، وهي إيهامهم للجهال أن من صَحِبَ النبيَّ فإن صحبته تُكَفِّرُ جميع ذنوبه السابقة واللاحقة ولا يضره معها أي ذنب، وأضفوا على هذه الخرافة وأحاطوها بمالة من التقديس لها والإحلال، فأضلوا بذلك كثيرًا من عباد الله، وسنريك عيانًا ألها

وأسد الغابة ٢/ ٢٤ رقم ١١٧٣، والمنتظم لابن الجوزي ٦/ ١٢ وما بعدها ، والاستيعاب 2٤٢/١ وقد روي ابن الوردي في تاريخه ١٦٢/١ قال صاحب معالم الإسلام: روي عن انس بن الحارث أن النبي في قال : (إن بُنيَّ هذا – يعني الحسين – يقتل في أرض يقال لها كربلاء فمن شهد ذلك منكم فلينصره). وعندما قعد يزيد فوق كرسي المُلك ثلاث سنوات، (٢٠-٣٣هـ) فقد أنجز في الأولى قتل سبط النبي في الحسين ، وسبعين من حيار المسلمين فيهم ٢١ من آل البيت = وسبى بنات النبي في الثانية فتك حيشه وعدده ( ١٢٠٠٠) بأهل مدينة الرسول في وقعة الحرة بقيادة مسلم بن عقبة المري، فقتل من أهل البيت وأولاد المهاجرين والأنصار (٢٠٠٠)، فيهم الحرة بقيادة مسلم بن عقبة المري، فقتل من أهل البيت وأولاد المهاجرين والأنصار (٢٠٠٠)، فيهم وبويع له على أن أهل المدينة حول – أي عبيد – ، وقد ورد عنه في قوله : (يقتل في هذه الحرة خيار أمتي بعد أصحابي). دلآئل النبوة للبيهقي ٢/ ٣٠٤. والطبري ٥/٨٤. وابن الأثير ٣/ الحرة حيار أمتي بعد أصحابي). دلآئل النبوة للبيهقي ٢/ ٣٧٤. والطبري ٥/٨٤. وابن الأثير ٣/ ومروج الذهب (٣/ ٧٠٠). وتاريخ ابن الوردي ١/ ١٦٢. وفي السنة الثالثة أحرق الكعبة ورماها بالمنحنيق بقيادة الحصين بن نمير، فقبح الله من يتعصب لأهل النار بحجة أنه من أهل السنة والجاءة.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

ضلالة وإضلال.

فَفي هذه الآيات الكريمة جعل ذنبهن - إن وقع - ضعف مِثْلِهِ من غيرهن؛ لأنهن صحابيات، وزيادة على فضيلة الصحبة للنبي، لَهُنَّ فضيلة اتصالهن وانضمامهن إليه؛ إذ لسن كأحد من غيرهن من النساء، بل لهن على سآئر النساء فضل وشرف عظيم.

وفي آية أحرى حاطب الله نبيه بقوله: ﴿لَقَدَّ كِدتَّ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْءًا قَلِيلًا إِذًا ﴿ لَقَ لَكَ ضِعْفَ ٱلْحَيَوٰةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمَّ لَا تَجَدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرًا ﴾ الإساء: ١٥٠)، وقال له في آية أحرى: ﴿لَإِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ الإساء: ١٥٠).

فإذا كان الصحابي على زعمهم يستحق المحاباة من الله من أجل صحبة النبي؛ فلماذا لا يستحقها النبي وهو أعلى رتبة وأكبر جهادًا منه؟!. وقال النبي

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

مُعَرِّضًا بخالد لما آذى عبد الرحمن بن عوف: ألستم تاركين لي أصحابي؟ إنه لو تصدق أحدكم بمثل أُحُدِ ذهبًا ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا نصيفه (١).

كل هذه الأدلة دلت على أن حسناهم أَجَلُّ من حسنات غيرهم أجرًا، وأن ذنوبه –م أفظع من ذنوب غيرهم عقابا، ولو لم يرد إلا قوله تعالى: ﴿ يُضَعَفَ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾ الاحاب: ١٦].

وجاء في الصحيح: (أنه يساق بأناس من أصحابه يوم القيامة ذات الشمال فأقول: يا رب أصحابي أصحابي، فيقول لي: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك، إلهم رجعوا أو قال: ارتدوا على أعقائهم (٢).

فهؤلاء من أصحابه الذين فارقهم وهو راضٍ عنهم، بدَّلوا بعده فأوردهم الله ذات الشمال، لم تنفعهم صحبة النبي؛ لما أحدثوا بعده، وليس المراد به المنافقين، فلا يغشنك بذلك الغاشون؛ لأن المنافقين أحدثوا في عهده وعرفهم

<sup>(</sup>۱)" لا تسبوا أصحابي فوالذي نفسي بيده لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبًا ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا نصيفه " . البخاري ٣/ ١٣٤٣، مسلم ٤/ ١٩٦٧ رقم ٢٥٤١، سنن أبي داود ٥/ ٤٥/ ٤٦٥٨، البيهقي ٩/ ٢٠٩ وغيرهم.

<sup>(</sup>۲) البخاري ، ۲٤٠٦، رواه بثمان روايات وفرَّد له باب في الحوض رقم / ٢٦٠٥-٢٢١٢، ٣٢١٠ رقم ٦٢١٤، ٥٢١١، وأيضا البخاري ٦/ كتاب الفتن باب ما كان يحذر الفتن / ٢٥٨٧ رقم ٦٦٤١، ٦٦٤١، ٣٦٤٦، ومسلم بتسع روايات منها مسلم ٥/ ١٧٩٦رقم ٢٢٩٧، ٢٢٩٧، ٢٣٠٤، وأحمد بن حنبل ٩/ ٨٤ رقم ٢٣٣٥، ١٠٦ رقم ٢٤٥٣، ورواه غيرهم كثير .

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

وعلم بنفاقهم، أما هؤلاء فأحدثوا بعده ولم يعرفهم.

إذا عرفت هذا لم يبق لديك شك في باطل زعمهم الذي اتبعوا به أهواءهم، وإذا عرفت مع هذا أن الله خاطبهم فيمن خاطب بقوله: ﴿لَّيْسَ بِأُمَانِيّ كُمْ وَلَا أَمَانِي أَهْلِ ٱلْكِتَبِ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا بَجُزَ بِهِ ﴿ السَّانِ الله وَعَلَمَت مع هذا أن النبي عِلْمَا الله والله لو سرقت فاطمة لقطعت يدها) (١) وعرفت أنه لا هوادة بين الله وبين أحد من خلقه – عرفت أن مَنْ أساء من الصحابة مضاعَفُ العقاب يوم الحساب، وأن التماس المعاذير لهم، والاعتماد على الأوهام والظنون، وتجاهل القطعي دلالة وسندًا ما هو إلا ضلال ومكابرة حدوا كما الحق واستيقنته أنفسهم.

إلهم يعلمون هذا، ويعلمون أن الله عاتب محمدًا على الله أذن للمنافقين بالتخلف عنه، وأن الله أخّر الوحي مدة لأنه اشتغل عن ابن أم مكتوم بمن هو في نظره إذ ذاك أَهمَّ، ثم أنزل عليه ﴿ عَبَس وَتَوَلَّلَ ﴾ [عند] ..الخ. أفلا حاباه ربه؟، كلا لأن مقامه العالي عند الله يستحق أن يحاسبه أعظم مما يحاسب غيره،

كما قيل: حسنات الأبرار سيئات المقربين، ولكنهم عكسوا الأمر ليتم لهم ما يريدون ولا قوة إلا بالله.

أما موالاة أولياء الله، ومعاداة أعدآئه فأمر أحلا من ابن جلا، وفي الحديث القدسي: (من عادى لي وليًّا فقد آذنته بالحرب)، ﴿لَا تَجَدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَ خِرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَآدٌ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴿ الْحَادِةِ: ٢٢]، وهو المراد في البيت: ضدان ما احتمعا... الخ.

فأنشدُ الله طالبَ الحق هل عليٌّ من أولياء الله؟ وهل عاداه معاوية، وكاده حيًّا وميتًا، ومات على عِدآئه ولَعْنِه؟ وما حكم من كان هكذا من الذين عادوا عليًّا وسبوه؟ هل يتناولهم الحديث القدسي، وحديث: (سباب المؤمن فسوق) أو لا يدخل في الحديث عليٌّ إحلالاً لمعاوية؟.

وقد يقول قآئل: فعليُّ لَعَنَ معاويةَ في القنوت، فلماذا لا تحكمون عليه حكمكم على معاوية؟

والجواب أن عليًّا مُحِقُّ يدور مع القرآن والحق حيثما دارا، وداع من الدعاة إلى الجنة، فإذا لعن داعيًا مَّا إلى النار، ومحولاً للخلافة الإسلامية إلى ملك

<sup>(</sup>۱) البخاري ۱/ ۲۷ رقم ٤٨، البخاري ٥/ ٢٢٤٧ رقم ٥٦٩٧، مسلم ۱/ ۸١ رقم ٦٤، البخاري ٥/ ٢٢ رقم ٥٦٩٠ رقم ٥٦٩٠ الترمذي ٥/ ٢٢ رقم ٥٦٣٠، النسآئي ٧/ ١٢٢، البيهقي ١/ ٢٠٩، احمد بن حنبل ٢/ ٢٨ رقم ٣٦٤٧، ٣٨ رقم ٣٩٠٣، ١٢٩ وغيرهم رواه كثير.

عضوض، والمنعش للعصبية والقومية التي أماقها النبي ولهى عنها – فإن اللعن من المحق لمن يستحق حقُّ لا فسوق، كمن لعنهم رسول الله، أو لعنهم الله؛ فإن اللعن لمستحقه لا اعتراض عليه، بينما السب لمن لا يستحق السبَّ لاسيما لأول من آمن بالله، أعْظَمِ أبطالِ الإسلام غَنَاءً في الغزوات والسرايا، فسبُّه فسوق الفسوق بنص الحديث في الصحاح.

ألاً ما أغنى المسلمين اليوم عن إثارة الخلافات بعد أن دفنتها مئات السنين وتناسوها، وما أشدَّ حاجة المسلمين إلى قيام دعوة تبث بينهم الصفاء، وتوثق الصلّات، وتُقوِّي الإحاء في عصر أصبحوا فيه شذر مذر، أما إثارة مثل هذه الحلافات التي لا تعود بأي نفع في حاضر المسلمين ومستقبلهم، بل تزيدهم وهنا وشتاتًا وضعفًا بين الأمم، لا سيما إثارة الباطل منها فهو أمر تستنكره العقول وتأسف له غاية الأسف.

أَمَا في قادة الأمة وملوكها ورؤسآئها – ويا للأسف – مَنْ يتيقظ لخطورة الأمر على دنيانا إذا كان لا يهمهم أمرُ ديننا.

أمًا في علماء المسلمين من يرى من واجبه النصح لزعماء الأمة الحاكمين والمناشدة لهم أن يُكوِّنُوا بدلاً من مثل هذا جمعية ومنظمة من علماء الأقطار الإسلامية. منظمة لا تقيد بسياسة أو جهة، منتقاة من واسعي العلم والإيمان، تُؤَسِّسُ ما من شأنه نَشْرُ المحبة والحقيقة، وما من شأنه القضاء على الرواسب المظلمة.

إن الله لَسآئلُهم عن ذلك، وعن جاههم الذي ما نفعوا به العامَّة، وحصروه في نطاق ما يخصهم؛ لا سيما مَنْ لهم شهرة ولكلمتهم قبول، فالمسؤولية عليهم أعظم. أمّا في قوله سبحانه: ﴿لُعِنَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ [الله: ١٧٨] .. الخ وقوله: ﴿كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الله ما يكفي لتأدية الله ما يكفي لتأدية واحبهم على الوجه الأكمل المجدي، لا بمجرد إبلاء العذر يا علماء كافة الأرجاء؟!

قال قآئل رحمه الله (۱): تصلَّبَ في دين الله رحالٌ فَجُهِّزَ من كلماهم جنود محندة، وجرد من ألسنتهم سيوف مُهَنَّدَة، ونُكِّس َهم رؤسُ الصَّيْد، وخُفِضَ لهم أجنحة الصناديد، وأوهن آخرون فضريت هم الأكالب، وبالت عليهم التعالب، إنما حفظوا وعلقوا وصفقوا وحلَّقوا ليقمروا المال، ويَيْسِرُوا ذراريع خَتَّالة، وذراريح قَتَّالة، وأكمام واسعة، فيها أصْلالُ (۱) لاسعة، وأقلام، كأنها أزلام.

أيها العلماء إن غالبية القادة والزعماء بحمد الله يخافون الله ويرجونه، ويجبون الصلاح والإصلاح بدون شك ولا ريب، ويقبلون النصح ويشكرون

<sup>(</sup>١) للزمخشري في النوابغ.

<sup>(</sup>٢) ثعابين.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

أهله، وهذا مزيد من الحجة لله على العلماء إن قصروا.

إنكم ملاقوا ربكم فماذا أنتم قآئلون إذا فلحكم الزعماء بين يديه بأنكم قصرتم في تذكيرهم، وفي تعليم الناس أمور دينهم، وفي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي هو واحبكم؟، ماذا سيكون الجواب ؟ وكيف سيكون مبلغ الحسرات حينئذ؟.

وتصوروا كيف يكون الحال للرؤساء والخاصة والعامة لو قام العلماء بواجبهم وأَرزَتِ الرذآئل، وانتشرت الفضآئل، وسقانا الله ماءً غدقًا، وعمت السعادة، وعلت كلمة الله، وعزَّت الأمة؛ واحترمتها الأمم، واقتدت بها، ورغَبها واقعُ المسلمين الشريف السعيد الرشيد؛ فدخلت لذلك في دين الله أفواجًا، وزرافات ووحدانًا.

هذا وفي الوقت الذي نرى فيه الدعاة للفُرقة والفتنة، نرى الشيوعية تزحف من أرض إلى أرض، وتنتقل من نصر إلى نصر، وتتسابق الشعوب إلى متابعتها حتى عمَّت أرجاء الصين وهم ثلث سكان العالم، ثم زحفت فالتهمت الهند الصينية وطردت منها أمريكا مهزومة، وتغلغلت في أوربا وابتلعت أفغانستان، وأرست أساطيلها الجبارة في المحيطات، وأنشبت مخالبها في جنوب القارة

الأفريقية وغيرها (١) بينما يرى هؤلاء الدعاة هذا، ويرون المسلمين لم يبق فيهم من الإسلام إلا اسمه، ومن القرآن إلا رسمه، قد أغرقتهم الشهوات في الكبآئر والملذات، وتقبلوا فوادح الشبهات الماحية لجوهر الإسلام وأركانه وأصوله - إذا بحم يشتغلون بمسآئل خلافية ظنية: مَنْ أصاب فيها فله أجران، ومن أخطأ عفى الله عنه وكتب له أجر اجتهاده، فيقيمون الدنيا ويقعدونها، ويدعون بالويل والثبور على الذين يدرسون سورة يس قلب القرآن على موتاهم وإلى أرواحهم، ويستغفرون لهم وللمسلمين أجمعين، ويشيعون موتاهم بلا إله إلا الله محمد رسول الله، وعلى الذين يسبحون الله ويوحدونه ليلاً من المنارات لإيقاظ النآئمين للصلاة والسحور ونحو هذا من سُنَّة مختلف فيها، أو بدعة حسنة استحسنها أهلها، ولكن بعض الدعاة يرى أن هذا ضلالة؛ وكل ضلالة في النار.

<sup>(</sup>۱) كانت كما ذكر المؤلف حفظه الله، ولكنها قد اندحرت وتكسرت ومزقها الله شر ممزق، وصارت الصولة والجولة لأمريكا وخلال كتابة هذه السطور دخلت القوات الأمريكية بغداد، واختفى صدام حسين رئيس العراق، وذاب حزب البعث خلال ثلاث ليال من الزحف على بغداد. وقبل العراق بأشهر احتلت أفغانستان وأزالت حكم حركة طالبان، وهاهي تمدد سوريا وتعربد شرقًا وغربًا، وهي الآن القوة العظمى الوحيدة يتحكم في قيادتها جورج دابليو بوش وشلة من الصهاينة والصهاينة المتنصرنين مثل: رامسفلد و رايس وكولن باول. أتوقع كما هو منطق التاريخ أن أمريكا تحفر لحتفها بظلفها فهي تدعم الإرهاب الصهيوي اليهودي في فلسطين ، كما تدعم إحدى ولاياتها بل وأعظم.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المُحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

ومن المحزن جدًا أن التعليم في عموم مدارس العالم الإسلامي صعلوك من تغذية الطلاب بما يحتاجونه كمسلمين اللهم إلا النادر لكنه مع اعوجاج، أعرج.

يمشي على ثلاثة كمشية العَرَنْجَ لِ

أما ما يتلقاه الطلاب في أغلب البلدان فضئيل جدًا، وهذا من كيد المستعمرين، لاقى من المسؤلين فينا تجاوبا بل وإجلالاً وإعظامًا، أضف إلى هذا أن التعليم والإعلام بمختلف وسآئله في بلدان الإسلام يهدم الإسلام بكلتا يديه، ويشجع كلٌ منهما على التمرد والخروج عليه؛ تعاطفًا مع التعليم والإعلام في البلدان الكفرية، وإعجابًا بحياةم الماجنة وبمحاكاةم فيها.

هذا والحياة السعيدة الخالصة من الشرور والفساد لا وجود لها في أمريكا أرقى بلدان الكفر، وفي روسيا ولا غيرهما، فحياتهم منغصة مشوبة بالشقاء والعناء، ثم هي مفضية بهم إلى أتعس وأشقى. وإن الحياة السعيدة الشريفة الهانئة المفضية إلى أسعد وأشرف وأهنأ لا توجد ولن توجد إلا في ظل الإسلام حين يُطبَّقُ وحيثما يطبق عقيدةً وحكمًا وسلوكًا وأخلاقًا ونظامًا.

أقول هذا وأنا أعني ما أقول وعلى يقين مما أعني، لا جزافًا ولا تنجيمًا ولا رجمًا بالغيب، فويل للمسؤلين عن التربية والتعليم وعلى الإعلام في بلاد المسلمين جمعاء من يوم يُرْجَعُونَ فيه إلى الله يحملون مع أوزارهم مثل أوزار من أفسدوا من العباد، وويل لهم من ألسنة وأقلام الأجيال الآتية التي سَتَصُبُّ عليهم اللعنة وسوء الحساب. ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ وَقَلْبُ أَوْ أَلْقَى

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [٥: ٢٧].

اللهم وفقنا جميعا لما فيه رضاك، وأعز الحق وأهله في جميع بلادك وبين جميع عبادك، وأذل الباطل وأجناده وأجناسه وأنواعه في جميع بلادك وبين جميع عبادك، وصلى الله وسلم على سيد المرسلين محمد وآله الطاهرين، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين.

٣١ صفر سنة ٤٠٠ هجرية

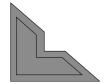
برق يمان على قدسيّة الإيمان وهو يماني. تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المحَطوري الحَسنَي. الطبعة الأولَى ٢٤٢٤ هـ - ٢٠٠٣م، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي \_ صنعاء.

www.almahatwary.org



## تعليقات

# منظومة برق يماني





برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

### بسرايةالجزالجيم

الحمد لله حمدا يرضاه ويرضى به عنا دآئما بدوام الله رب العالمين، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد سيد المرسلين وعلى آله الأكرمين قرناء القرآن، وسفراء الديّان إلى يوم الدين.

لقيني من حزَّوني خيرًا على هذه المنظومة "قدسية الإيمان"، وأثناء ذلك لقيني شاب فقال: أنت صاحب برق يماني؟، قلت: نعم، فقال: قد سمعت كثيرا مرشدين لم يطعنوا في مخالفيهم ولا عابوا مذهبهم، فقلت: أحسنت، ولكنك لم تسمع الجميع، بل ولا شهدت كل مقام قام فيه من سمعتَهم، فكيف يمن في سآئر البلاد؟! كما أنني لا أحصي عدد الذين يَتَوَجَّعُون، والذين يُحَمِّلُونَنَا مسؤلية السكوت، ولقد سمعت أنا بعضهم مرارًا في أمكنة متعددة وأزمنة مختلفة.

منها أنه قام في مسجد النهرين بين العشآئين أحدُهم فشرَّح الله تشريحًا كما يُشَرِّحُ الطبيبُ لتلامذته أعضاء الإنسان، واستدل على الجوارح التي تُوهَّمَهَا حقيقةً لرب العالمين عز وجل عن ذلك بظواهر من آيات، وأحاديث ظنية، ومجازات زَعَمَهَا حقائق، وحرفها عن مواضعها، فتحفز غير واحد لإخراجه وانتهاره، و في الحاضرين الأخ حمود بن عباس المؤيد والأخ يحيي الصعفاني والأخ يحيى العلفي وآخرون من المتفقهين.

وقد فكرتُ في أنه لو قام إليه أحد لتسابق العامة إلى الرجل بما يسوء، ولتعذر علينا الدفاع عنه، فأومأتُ إلى كل متحفز بالتوقف، وأوهمناهم بأننا سنرد عليه متى أكمل حديثه. وما أكمل حتى أوعزنا للمقيم فأقام الصلاة مكتفين بأذان المساجد الأخرى، ولم ندع فرصة لأي متكلم. وبعد الصلاة تلقينا اللوم من كثير لعدم إسكاته، وبعد أكثر من ساعة رأيتُه صدفة واقفًا في الظلام على جانب الطريق يتهامس مع معروف عندي من جماعتهم وهو يرد عليه قآئلا: لا، وأشار بيده إلى المسجد إشارة النفي، أي إنه لم يعترض عليه أحد، وقد لفت وجهه حال كلامه إلى المسجد، فعرفت أن المسألة مدبرة مدروسة. كان هذا حوالي سنة ١٣٨٥ه أو سنة ١٣٨٦ هجرية.

أما الآن فقد توسعت كثيرًا، وتبيَّنَت مصادرُها ومنابعُها، لكن قد قال الأول:

وفي كل شر دعته الخطوب شواسع منفعة أو دواني وأجزاء ترياقهم لا تَتِم إلاَّ بجزء من الأُفْعُ وانِ

وما زالت الدعاة واللوم لنا في تكاثر.

ولقيني البارحة شاب سيماه الصلاح عقيب صلاة العشاء، فقال نحو قول الأول، وزاد أَنَّ ثَمَّة مغرضين يريدون إيحاش الناس من المرشدين، فقلت: أحسنت، وأود أن نجتمع وتزيدي في وقت أوسع من هذا، واكتفيت بإفهامه أنني لم أعمم كل المرشدين، وبأنني مع الذين يرشدون الناس فيما ينفعهم من التذكير وأحكام الحلال والحرام والخير، ولا يطعنون في الحق ولا يزيفونه، ولا

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

يزينون الباطل ولا يزخرفونه، فَمَنْ حالهم هكذا من المرشدين فإني لم أَقْصِدْهُمْ ولا يشير إليهم كلامي، في برق يماني أصلاً، وأرجو أن تتأمله.

هذا وقد شاع وذاع ما ينكر الناس علينا التغاضي عنه من الحملات المسعورة ضد الحق وأهله، ومن سموم الدعايات الكاذبة المغرضة ضد الزيدية خاصة، واليمنيين عامة، وتحريف الحقيقة لتضليل الخليقة، فهنا من يتهمهم بعدم العمل بكتاب الله وسنة رسول الله على وهناك من يتهمهم بالشرك وعبادة القبور، وآخرون يتهموهم بالكهانة والكهنوت، وغير ذلك كثير مما تنفئه سموم الحقد والبغضاء والجهالة الجَهْلاء من ألسنة الضالين وأقلام السفهاء مما لا يحتاج الواقف (على مثل هذا) التنبية على إفلاس المتقولين من المعرفة والعقل والحكمة. ورغم معرفتي بوقوع وصدور هذا من بعض من أعرف أعياهم إلا أن كلامي معهم سلك مسلك الإقتداء برسول الله على إذ كان يقول: (ما بال أناس)، ولا ينكر على معين. وعلى كل فمرحبا بالنقد الوارد، وأتشرف به أناس)، ولا ينكر على معين. وعلى كل فمرحبا بالنقد الوارد، وأتشرف به

ولا أدري ما إذا كان هذا الشاب سيحرص على الاجتماع والمراجعة فبها ونعمت، وإلا فهذا تأكيدٌ له ولمثله بأننا نُجِلُّ الواعظين الذين لا ينتقصون ولا يُحَهِّلُون الهداة، ويُعَلِّمون الناس ما يحتاجونه من معرفة الواجبات، والمحظورات، والمسنونات، والمكروهات، ومكارم الأخلاق وأحاسنها ومكارمها ومساويها.

وبالإصلاح لكل خطأ.

فأما ما يتعاطاه بعضهم من التهليك للمسلمين بمسآئل حلافية ظنية حَكَم رسول الله على بأنه من أصاب فيها فله أجران، ومن أخطأ فله أجر – فإنما يخوضون في الباطل، وفيما نماهم الله عنه من زَرْع الشحناء بين المسلمين والتباغض والتدابر، وذلك عكس ما أمر الله به من التآخي والتعاون والتواد، وأن نكون كالبنيان المرصوص، وعكس ما حذرنا منه بقوله سبحانه: وإنَّ الله وأن نكون كالبنيان المرصوص، وعكس ما حذرنا منه بقوله سبحانه: وإنَّ الله الله وأن فرَقُوا دِينَهُم وكَانُوا شِيعًا لَست مِهُم في شَيْعٍ الله الله الله الله الشرك بعضهم لبعض، وتكفيره، ونسبته إلى الشرك والضلال، وليس المراد الاختلاف في الاجتهاد في الظنيات، فهذا قد أَقرَّنا عليه الله سبحانه على لسان من لا ينطق عن الهوى إنْ هُوَ إلا وَحْيٌ يُوْحَى، وبتقريره عمار بن ياسر وابن العاص، الأول أعاد الصلاة عندما وجد الماء وفي الوقت بقية، والثاني لم يعدها، فقال لعمار: لك الأجر مرتين، وللثاني: أصبت السنة.

وعندما صلى بعضهم العصر قبل أن يصل إلى بني قريظة لئلا يخرج الوقت، وأخرها آخرون حتى أدوها هناك بعد خروج الوقت.

وكما قال سبحانه لمن قطع نخيل بني النضير ولمن استبقاها: ﴿مَا قَطَعْتُمُ مِّن لِّينَةٍ أَوْ تَرَكَّتُمُوهَا قَآبِمَةً عَلَىٰ أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [سنر: ١٠]، فأقر كلا منهم على اجتهاده كما حقق ذلك ورثة الأنبياء عليهم جميعا وعلى آل نبينا الصلاة والتسليم.

وممن كتب في هذا الموضوع ابن تيمية في رسالة خصَّصها بهذا الموضوع وسماها "رفع الملام عن الآئمة الأعلام" ذكر فيها أن الخلاف في الظنيات: سندًا أو دلالة أو سندًا ودلالة حاصل وواقع أيام رسول الله على أحد، ولا هلك الراشدين وأيام التابعين جيلاً بعد جيل و لم ينكر أحدٌ منهم على أحد، ولا هلك أحد منهم أحدا، ولا زرع ضده البغضاء.

فكيف يَجْهَلُ هؤلاءِ هذا ويَنْقِمُونَ على من يُؤَذِّنُ بحيَّ على خير العمل، والحال أنه قد صح لديه أنه كان يُؤَذِّنُ بما أيام رسول الله عَلَيْكُمُّ، وقد قال ابن تيمية في رسالته المذكورة: "إنه يجب على كل أحد أن يعمل بما صح عنده وإن كان يراه الآخرون غير صحيح كما فعل أبو بكر وعمر وعليُّ فيما اختلفوا فيه، ولم ينقم أحدٌ على أحد لأنه خالفه في ذلك".

إله المعلمون هذا ولكن بغضهم للزيدية أعماهم وأصمهم وأعمى أَبْصَارَهم وأَعُمَى أَبْصَارَهم وأَعُمَى أَبْصَارَهم وأَعُمَى أَبْصَارَهم وأَعُمَى أَبْصَارَهم وأَعُمَى أَبْصَارَهم وأَعُمَى اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّ

إن الحق لواضح، ولكن البغضاء الشديدة تحمل من لا يَتَّقُونَ الله على انتهاز الفُرَص، وعلى التعصب بالباطل للباطل على الحق المبين، ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

الله عَلَمُ الله عِنَدِ الله بِغَيْرِ الله بِغَيْرِ الله بِغَيْرِ الله الله الله عَلَمْ إِنَّ فِي صُدُورِهِم إِلَّا كِبْرُ مَّا هُم بِبَلِغِيهِ الله بِغَيْرِ الله بِغَيْرِ الله الطَن أَتَنهُم الله مَا الله بِغَيْرِ الله الطَن أَتَنهُم الله عَنْد الله وعِند اله وعِند الله وعَند الله وعِند الله وعَند الله وعِند الله وعِند الله وعِند الله وع

والجدال بالباطل في الحق بعد ما تبين أيًّا كان نوعه أو جنسه، ومهما تضاءًل أو تعاظَم أمره فهو – وإن كان عند صاحبه هيئًا – فهو عند الله عظيم. وتعصُّبُ هؤلاء وأسلافهم ضدَّنا و ضدَّ أسلافنا منذ القرن الأول للهجرة إلى عصرنا أَبْيَنُ مِنْ أَنْ يُبَيَّنَ، لا لشيء إلا لأننا نرى أن عليًّا كرم الله وجهه تحبُ موالاته وعبّه أوليآئه، وتَحرُمُ معاداته ومعاداة أوليآئه كما تحرم موالاة أعدائه؛ ولذلك قاموا علينا كما قاموا عليه وعلى المهاجرين والأنصار في صفين وما بعدها، وحاربونا كما حاربوه وحاربوهم، واستباحوا دماءنا كما استباحوا دمه ودماءهم، وهم بذلك يجرحون روايات أسلافنا وينسبونهم وإيًّانا إلى الكذب والوضع ولا يقبلون حديثنا، ويرون أنَّ تَشَيُّعنَا لعليّ قاصمةٌ لديننا، ويبررون ذلك التمويه بأننا غلاة، وهو محض افتراء يعرفونه في قرارات أنفسهم، فبيننا وبين الغُلُوِّ مابين السماء والأرض، وإنما ذلك مجرد دعوى منهم تتماشى معها أهو آؤهم، ويبررون كما أحقادهم ومواقفَهم ضد الإمام علي وأنصاره وذريته في صفين والنهروان والحرَّة والطف وغيرها.

وحسبك أن تقرأ ما كتبه الشيخ محمد أبو زهرة رحمه الله في كتابه "الإمام زيد"، صفحة (٥١) حتى نهاية البحث، وأيضا أن تطالع في كتاب (عدالة الرواة والشهود) للدكتور المرتضى بن زيد مبحث التشيع، وأن تستعرض للكميت:-

مدارسُ آيات خَلَتْ من تلاوة ومنزلُ وحْي مُقْفِرُ العرصاتِ لآلِ رسول الله بالخَيْفِ من منى وبالحِجْر والتعريف والجمراتِ

وهذا مجرد تمثيل وليس محل البحث والتحقيق، فالمرشدون اليوم -أي هذا النوع منهم- يثيرون أحقادا وفتنا قد نامت وهجعت؛ ليحملوا أوزارهم وأوزار من يضلونهم إلى يوم القيامة.

كما نؤكد أننا نتغاضى منذ سنين ونوصي بالتغاضي عسى أن يرجعوا عن غيهم كما قيل:

عسى الكربُ الذي أمسيتَ فيه يكونُ ورآءَهُ فررَجٌ قريبُ وكما قيل:

اشْتَدِّي أَزْمَدَ تنفرجي قد آذَنَ لَيْلُكِ بِالبَلَجِ وَطَلَامُ اللَّيْدِلِ لِهِ سُرُجٌ حتى يغشاهُ أبو الشُّرُجِ وَطَلَامُ اللَّيْدِلِ لِهِ سُرُجٌ حتى يغشاهُ أبو الشُّرُجِ

وإشفاقًا من الإسهام في المزيد من تفرق أمة محمد عِلْمَا و تبديد قلوها، وخوفًا من المشاركة في مسئولية تمزيقها، وأملاً في أنَّ مآسيَها قد أفادها، وأنَّ استهانة جميع الأمم هم يوشك أن يُوْجد عندها ردَّ فعل ويقظة تَحْملُها على

سلوك الجادَّة، وتلبية القرآن، والراشدين؛ لجمع شتاها، وتطهيرها من الأدناس، ورَدَّ اعتبارها بين الناس، وتجديد مجدها وعزها بين سآئر الأجناس.

ولكن وياللأسف الشديد يظهر أن يوم اليقظة مازال بعيدًا، وأن محاولي الإصلاح من الراشدين لا يُجَابُون كأهم يُنَادُون أمواتًا. وأما القاسطون فيُجَابون، ولكنهم يزيدون الأمة فرقة وشتاتًا؛ فقد سلكوا طرقًا شتى كلها عقيمة، وحاولوا طيلة قرننا هذا الهجري القمري المشرف على الغروب محاولات كلها فاشلة، لا يخرجون من فشل إلا إلى مثله فلا يهتدون سبيلاً؛ لأهم استبعدوا تجربة : ( لا يَصْلُحُ أَمْرُ آحر هذه الأمة إلا بما صَلَحَ به أوَّلُها).

في هُـوَّةٍ حُطُّـوا ومِنْ رأيهم أَ أَنَّهمُــو في رِفْعَــة يَرْتَقُــون

ولله در ابن درید إذ یقول:

مَــنْ لم تُفِــدهُ عِبَــرًا أيامُــه كان العمى أولى به من الهـدى وذلك لأهم جعلوا القرآن بآدابه وأحكامه وأخلاقه ونظامه وراءهم ظهريًا، واستبدلوا به شيئًا فَريَّا.

مَنْ نَاط بالجهل عُرَى أخلاقِه نيطت عُرَى المقت إلى تلك العرى وإذا نظرت في أيَّة حكومة تحمل لقب الإسلام وجدها عند الأمم الأخرى معتقرة، أو أيِّ أمة مسلمة وجدتها كذلك. أمَّا الحكومات فلأن مصالحها الخاصة قد أَعْشَتْهَا عن النظر في المصالح العامة، وأما الأمم فلأن استنامتها إلى الفساد وما يشتهون، وتضييعهم للإسلام ونظامه، وتمردهم على آدابه وأحلاقه

وأحكامه قد أفقدهم العزة والكرامة وشرف الدارين وسعادهما، وكلٌّ من الحاكمين والمحكومين عبيدُ أهوآئهم يجهلون جهلاً مركبًا داءَهم من دوآئهم؟ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِم ﴾ [العد: ١١]، ولولا هذا ما دبّ في أوصال الأمة الإسلامية الهوانُ والإلحادُ، ولا أضحكتْ إسرآئيلُ منهم العبادَ، ولا بلغ بهم الذل واليأس إلى أبعد مما بلغ بالقآئل:

هل يغسل الناس من وجه الثرى مطر فما بَقُوا لَم يُفَارِق وَجْهَهُ دنس والأرض ليس بِمَرجُو طهارتُها إلا إذا زال عن آفاقِها الأُنس والأرض ليس بِمَرجُو طهارتُها الله إذا زال عن آفاقِها الأُنس نعم علم الله أننا نغضي سنين على القذى شاعرين بالإثم، إلا أنني أعلل نفسي برجآء أن يُعْذِرنا الله بتخوفنا من أن نزيد الطين بَلّة، والحال عِلّة، وأن يُقْبَلَ منا معالجة الأمر بالنصح في الآذان، والاكتفاء به عن الإعلان، ولكن ما زاد سكوتُنا النار إلا اشتعالاً، والحق إلا وبالاً، فاقتنعت أننا إنما نعلل أنفسنا بما لا يعفينا عند الله من التقصير في الواجب نحو الحق والناس أجمعين.

ولًا كانت خواطر الفصلين الأولين من المنظومة لا تَدَعُني منذ زمن طويل كلما خلوت بنفسي من ليل ولهار في كثير من أوقاتي، فقد هجم علي نظم نحو عشرة أبيات عفوا بدون سابق رويَّة، فلم أشعر إلا وأنا أترنم بها وأنا أتمشى في صباح يوم من عشر ذي الحجة الحرام سنة ألف وثلاثمآئة وتسع وتسعين هجرية قمرية في بستان العلمي أُروِّحُ وأفسِّح صُغْرَى ولدي، وإذا بالأبيات تجري على

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

لساني بدون كلفة، فلما رأيتها هكذا جاءت بسهولة بادرت بتسجيلها ورغبت في استكمال موضوعها.

ولما كان النكير علي لم ينقطع من مختلف الجهات اليمنية لسكوت مثلي عما أشرت إليه وعن غيره من النشاط المعادي للعدل والتوحيد خُصُوصًا، فقد ألحقت بالفصلين ما تلاهما والجميع في حدود فهمي القاصر.

ولما اطلع عليها البعض اقترح أن أمزجها بإيضاحات لمزيد من الإفادة، فكتبت نظرات، وجعلت لها مقدمةً ففاتحةً ذكرت فيها تسميتها "برق يماني"، وترجح لي تنكير الاسم على تحليته بلام التعريف، وإن كان بها ألطف في السمع واللسان، إلا أنه سيكبر الاسم على مسماه، والبرق بأل المعرِّفة يليق بمجلد ذي تحقيق وتدقيق، لا بسطور تعليق. ولما استعرَضَتْها بعض الأنظار، اقْتُرحَ عليَّ بإلحاح إعادة كتابتها بخط أوضح وإضافة إيضاحات أحرى يرولها لازمة متخللة للنظم، فكتبت هذه المقدمة وأدمجت الزيادات على النظرات أثنائها، وأرجو الله أن يتقبله وأن يغفر ما هو به أعلم، وعذري عند القرآء فيما يجدونه من القصور والأخطاء أني لست في العير ولا في النفير، ولهم الشكر على إصلاح ما عسى يجدونه من خطل ويكتشفونه من خلل وزلل وأسأل الله في ولهم الغفران وحسن الختام.

#### قدسية الإيمان

عِلْمِ عِلْمِ عِلْمَ الْأَرك ان مَا مَ مُ الْأَرك ان مَا مَ مُ إِي جَهْ لُ بِرِي لِحَظْةً مَا أَدْرِ مَا أَنَا هَلَ أَنَا مُحْسُوسٌ فحه أَنَا جُزْءُ اوْ كُلِّ أَمَحْسُوسٌ فحه هل مَا تَبخَّر أَو تَجَدَّدَ مِن وجو هل ما تَبخَّر أَو تَجَدَّدَ مِن وجو هل ما تَبخَّر أَو تَجَدَّدَ مِن وجو أَنَا هَيْكُلِيْ أَمْ رُوحِيَ امْ نَفْسِيْ أَمِ الْا فَمِي أَنَا هَيْكُلِيْ أَمْ رُوحِيَ امْ نَفْسِيْ أَمِ الْا فَمِي ذَا إِنْ قلتُ مِحموعي أَقَلْ أَفْمي ذَا إِلَيْكُلِيْ الْجَرَا الْجَلِيْ الْمُ لَلْ الجَيزَا الْكُلِيْ الْمُ الْمُ لِلْكُلِيْ الْمُ لَا الْجَيزَا الْكُلِيْ الْمُ لَا الْجَيزَا الْمُكْلِيْ الْمُ الْمُ لَا الْجَيزَا الْمُكْلِيْ الْمُ الْمُ لَا الْمُ لَا الْمُكِلِيْ الْمُ لَا الْمُ لَالْمُ لَا الْمُ لَا الْمُ لَا الْمُ لَا الْمُ لَا اللّهُ لَا الْمُ لَا اللّهُ لَالِمُ لَا الْمُ لَالْمُ لَا الْمُ لَا الْمُ لَا الْمُ لَا الْمُ لَا الْمُ لَا الْمُلْعِلْمُ لَا الْمُ لَا الْمُ لَا الْمُ لَا الْمُ لَا الْمُلْعِلَ عَلَى اللّهُ لَا الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَا لَا الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى اللّهُ الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلْمُ لَا الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلْمُ لَا الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلِيْكُولِيْكُولِيْكُولِيْ الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلْمُ الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلْمُ الْمُلْعِلَى الْمُلِ

بالعقال أشهده وبالقرآن وبالعقال أشهده وبالقرآن وأحاط جهلي بي جميع زماني متحكي متحكي المحكوم بالحدثان المحكوم المشاهد ليس غير مكاني دي أو تبقي كله حُثماني دنياي حَدِّي في الشرى أم ثاني دنياي حَدِّي في الشرى أم ثاني إدراك أم مجموعها إنساني في لحده سيجيب بالإيمان ربع الهدد للحق المبين جناني ربع الهدد للحق المبين جناني

كتبته أولاً أقول: أفميَّ ذا سيجيب فَتَّانَيْه بالإيمان، وهو صحيح فصيح، ومنه قوله تعالى: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ [سن٨٦]، أي فهو يكون.

وأنا أقول: وهذا أرجح إلا أنه قليل الإستعمال، والمعدول إليه مرجوح من حيث إن فَمِيَّ بالتشديد لم يَرْوِهَا ابن الحاجب في كافيته إلا عن الزجَّاج، والمعنى إذا سئلتُ في قبري مَنْ ربي؟ فهل سأُجيبُ الفتَّانَينِ بفمي هذا الذي أتكلم به الآن بأن تُعَادَ لجسدي الحياةُ بالصورة المشاهدة الآن؟ أم سينطق هو لكن على صورة مخفية عن الأحياء؟ أم الجحيب الروح أو نحوه؟ .

وإذا كان هذا هو الجيب، فهل يلزم أنه على صورة الجسد على رأي مَن ادعى أنه كالجسد مُدَاخِلٌ لجميع أجزآئه؟ وعلى فرض هذا فلست أنا الجسد ولكني فيه وهو مكاني. أما عَجُزُ ما كتبتُ أوَّلاً فلعل ثَمَّةَ مَنْ يرجحه فاحتر أيهما ترجح لك.

وحد الشيء: الجامع الأفراده، المانع من دخول غيره فيه ، والحِدْثَانِ بكسر الحاء المآسي، وحوادث الدهر: من صغر وكبر وشباب وهرم وأمن وخوف وصحة وسقم وغيرها، والقصد بجميع التعليق الإيحاء للقارئ بمحل الخواطر التي تفتق عنها المنظوم بمنثور يكون أوضح.

هلْ يقبلُ العقلُ اعتباري جُنَّتِي وَقَفَكُّرِي فِي النفس لا وتفكُّرِي فِي الروح أو فِي النفس لا فالروح ما هي والحياة أهي أنا أخرز آئنُ المعلوم حسمي أم سوا ما حجمُ ذا أم أين ذا أم كيف ذا ما كُنْهُ ما كُنْهُ ما كُنْهُ ما كُنْهُ ما كُنْهُ عالما أنا وأنا الذي عجبًا أأجهلُ ما أنا وأنا الذي

كَمَشِيْمَة أَمْ ذَا مِنِ الْهَدَيانَ يُفْضِي إلى شيء سوى المَيلانِ يُفْضِي إلى شيء سوى المَيلانِ يالله في ألله في أله في المَعْمُ وفي المَعْمُ بعد موت عياني أعْظِمْ بجَهْلي ما حَوَتْ أرداني ما كَيْفُهُ هَذَا الغموضُ كياني ما كَيْفُهُ هَذَا الغموضُ كياني بالله بالرحمنِ ذُو الْعرفَانِ غيري وغيرَ حقيقة الحيوان

الله أشهده بنصب الجلالة لإفادة التأكيد المناسب لمقتضى الحال بخلاف رفعها. قال البوصيري رحمه الله "ومن شده الظهور الخفاء"

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

نعم لا يعتري الإنسان شك في نفسه أنه كيانه الحي الناطق الماشي على قدمين، عريض الأظفار، بادي البشرة، مستوي القامة، الضاحك بالطبع، الشاغل للفراغ، المتحرك بالإرادة، المدرك بالحواس الظاهرة والباطنة، وأنه مؤلف من أجزآء وأعضآء، وهكذا كل إنسان؛ فالعلم هذا ضروري لا يحتاج إلى استدلال، لكنك إذا تَشَعَّبت بك التأملات فيما قيل عن الإنسان وماهيته ضعت واحتفيت عن نفسك تماما، مثلا قالوا: إن حسمك يتبدل كل سبع سنين أو نحوها على حسب الخلاف بكماله، وعليه فإذا عُمِّرت سبعين سنة فما سيواري منك القبر إلا عُشُرك، أما تسعة أعشار فَستتُخلِّفُها على وجه الأرض وهوآئها، وإن أكثر فأقل، وإن أقل فأكثر، ويضاف إلى المتخلف منك المذكور عن باطن الأرض ما قلمت من ظفر، أو أزلت من شعر، وما هرقت من مآء الحياة ودمها(۱).

<sup>(</sup>١) وما قيل أن ما سيبعث من الجسم هو ما به تقوم الحياة فاجتهاد، وعلى فرض سكون النفس إليه فقد تبدل في المثل مرارا، وكم رددت في خضم التأملات قول الشاعر: –

والناس في ظلم الشكوك تنازعوا فيها وما لمحوا أمارًا باهرا والناس في البحر ليس بسالم منه الذي ركب الغوارب ماهرا ♦ في المنجد: ومضارعه للمتكلم المفرد إخال وأخال.

كذلك إذا وقفت على تخرصات الحكمآء حول النفس كابن سينآء في المبطت إليك من المحل الأرفع

ثم عندما تقتنع أن الإدراك والإحساس على اختلافه غيرُ آلاته، وعندما تقف على تقسيم الأرواح إلى روحاني وحسماني أو ترابي ..الخ.

وعلى أنظار الأصوليين حول ماهية العقل ومكانه من الأعضآء، وما قيل عن الحواس الخمس الباطنة: الخيال، والوهم، والفكر، والذكر، والحفظ، وأن الحس المشترك في التجويف الأول من الدماغ، وخزانته الخيال، والفكرة في التجويف الأوسط. الخ.

وعندما تقف على مثل كتاب: جمع الشتيت عن أحوال الموتى، وما جآء فيها من أحاديث يصعب أحيانا ويتعذر أخرى التوفيق بينها، وتود لو رزقت المين من أحاديث يصعب أحيانا ويتعذر أخرى التوفيق بينها، وتود لو رزقت المين عن لفظ ومراد رسول الله على الله وعن المعنى المتعين في مثل قوله تعالى: ﴿ مَنْ بَعَثْنَا مِن مَرْقَدِنَا ﴾ [بس: ٥٦] ومثل: ﴿ لَمْ يَلْبَثُواْ إِلّا عَشِيّةً أَوْ ضُحُنها ﴾ [النازعات: ٤٤]، هل هو لُبث الدنيا، أم البرزخ الذي يرجحه عندي قوله تعالى حاكيا الجواب على الذي مر على قرية حاوية: ﴿ قَالَ بَل لَّيِثْتَ مِأْنَةً عَامِ ﴾ البقرة: (قال بَل لَّيِثْتَ مِأْنَةً عَامِ ﴾ أجساد في قبور جرفتها السيول، أو الحُفَر بعد اللبث فيها مئات السنين، وعلى أحساد في قبور جرفتها السيول، أو الحُفَر بعد اللبث فيها مئات السنين، وعلى

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

أجساد محنطة منذ آلاف السنين، وعندما تفكر في أحيال فاتت التأريخ وأحساد تحجرت كما قال:

خفف الوطء ما أظن أديم الأر ض إلا من هذه الأحساد فلا ترى أثرا لنعيم أو عذاب برزخي، وتجد نفسك منهكة القوى من الجري ورآء الحقيقة، وتحس بتزايد الحرص وأنت تحوم وتدور حول الحجاب العظيم بينك وبينها عساك تجد ثقبا أو نقبا تختلس منه نظرة إلى الحقيقة فتُلْقي عصا الأسفار والتجوال وتستريح من عنآء البحث باليقين.

كذلك عندما تقف على دعوى من قال: الإنسان هو جزء صغير محله القلب، أو دعوى أنه الجسد وحده، وحياته وروحه غيره، أو قول مَنْ زعم أنه ثلاثة أشيآء: الجسد، والروح، والنفس، أو من تَكَهَّنَ أنه الروح فقط ثم فسر الروح بالحياة كما قالوا في الجاز المبني على مجاز، ولم يفطن لقوله تعالى: ﴿ ٱلرُّوحُ مِنْ أُمْرِ رَبِي ﴾ [الإسرآء: ١٥]، وأن السؤ آل والجواب يَسْتَبْعِدَانِ أن يكون المرادُ الإنسانَ وإنما هو شيء غيره.

أو قول القآئل: الإنسان شيء ضد الجسمِ الظاهرِ والروحِ الذي يجيى به ذلك الضد معا، وهما بمجموعهما حيان.

أو تقف على خيال من سلم بهذا وقال به واستدرك بأن الحياة خاصة بالضد، أما الجسد فموات، ولا تغفل عن أن القآئل هما بمجموعهما حيان لم

يذكر الجسد بحياة أو موت، وغير هذه الأقوال التي ذكرها الإمام المهدي رضي الله عنه في شرح الغايات مع شبهها المسماة أدلة.

فإذا ما طُوِّقْتَ بتأملك تلك الأقوال، وطوفت بتلك المعالم، وحططت حولها الرحال استبهم عليك أمر نفسك، وضاعت عنك حقيقتك، وتفرق ما كان مجتمعا، ولم تعد تنظر إلى نفسك نظرة الفطرة السليمة والتي كنت بها في نجوة من البلبلة والتشكيك، ولو اقتصر الأمر على مصاولة العقول لهان، وأمكن تصفية المعتكر، والتمييز بين الأجرب والسليم ولكن الأمر أهم وأخطر؛ إذ هو صراع بين المرئيات والمرويات من جهة، وفيما بين المرويات أنفسها من جهة، وبين المعقولات وحدها من جهة. ومهما كدَّتِ القرآئح وكدحت، وجرت ورآء كشف الحقيقة جَرْيَ فرس أبي بكر بن دريد الموصوف في مقصورته بقوله:

يجري فتكبو الريح في غاياته حيى تلوذ بجراثيم السحا

فإلها هي الأخرى تحري حتى تني فتلوذ بالجراثيم، ثم لا يبقى معك من معرفتك بنفسك إلا أنك موجود فقط. أما ما يُسأل عنه منك كما يقول المناطقة وأهل البيان بما ومن وأين ومتى وكيف فما إلى تَجَلِّيه من سبيل، فلا حَدُّكَ ولا شكلك ولا كيفك ولا كيفك ولا مكانك بمعلوم أو حتى مفهوم.

ويترتب على هذا الخفآء والاستبهام كثير التسآؤلات: منها إن كنتُ أنا الجسد فقط فماذا ستكون حياتي البرزخية؟ وقد استحالت إلى بخارات

تصاعدت، وذرات تبددت أو عدمت عدمًا محضًا على الخلاف في هذا بين المتكلمين، اللهم إلا أن تكون وسآئلي الراهنة للمعرفة لا تقدر على إدراكها كالجنين لا يعرف عن أحوال أمه وعن الدنيا شيئا، وكأننا الآن بالنسبة لأهل البرزخ كالأجنة في بطون الأمهات، أو كالنيام وهم المستيقظون.

أو إذا كنتُ أنا الروح فقط في زَعْمٍ، أو مع النفس على وَهْمٍ، أو الحياة في ظَنِّ، فهل سيكون لرميم حسدي اتصال بي فيشاركني فيما أكون فيه من خير بفضل الله ومنّه و جوده وكرمه وعظيم إفضاله وإحسانه؟ وما هي وسآئلي حين ذاك لإدراك المحسوسات والمعاني والوسآئل التي ستسد مسد وسآئلي الراهنة؟ وماذا سيقوم مقام اللسان المتكلمة وغيرها من الجوارح الخ من التسآؤل العقيم؟ والمهم أنك بإزآء هذه التشعبات والأقوال المُسبَبّة لها "رغم أنك تمج معظمها بديهة" لا تستطيع أن ترمي شيئا منها خلفك، فلا تلوي عليه بتاتًا وإن بدا منكرًا ممجوحًا وأجاحًا – بل تجد نفسك مشغولة به بلا اختيار كأنه من باب: مَنْ يَسْمَعْ يُخَلْ؛ وبدافع ما يمليه عليك الإنصاف من الإعذار بالنظر، وإعطآء كل قول حقه منه، ولا أستطيع مع ذلك أن أقتنع به: إما لقصوري، وإما لأبي محجوب، وإما لأبي على حق (').

<sup>(</sup>١) وفي حديث السلام على رسول الله على ما لفظه: (إلا رد الله عليَّ روحي..الخ)، فإذا كان هذا هو لفظ رسول الله فمفاده أن الروح في البرزخ مزايلة للجسد في البني، وفي غيره أولى، وإن رد

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

والقصدُ بهذا التوضيح أكثر لما تضمنته الأبيات حول الموضوع.

ولصاحب إحيآء العلوم أبيات نونية رآئعة البلاغة تُعَدُّ عندي من السهل الممتنع، تأخذ سلاستُها وبلاغتُها بمجامع القلب لولا أنه بناها على أحد الأقوال الخفية، وادعى أنه طآئر في قفص حسمه، فليتني أذكر شيئا منها فأتحف به القارئ، فهي من سحر البيان، وأهمها قوله:

قَــل لإخــوان رأوني مَيتًــا فَرَثَــوْنِي وَبَكَــوْنِي حَزَنَــا أَتَظنــون بــأي مَيْــتُكُم لــيس ذاك الميِّــتُ والله أنـــا

السلام لا يتأتى إلا بعد ردها، وألها عنصر من مقومات ذات الإنسان ، ولكن لا يلزم أن الرد يكون إلى مثل حالتهما في الدنيا، بل يجوز أن يكون على صفة لا نعلمها، وهنا يقال: لا تكاد تمر ثانية من الزمن حالية من آلاف الصلاة عليه من الأمة، وهذا يقتضي بقاء الروح باستمرار في حسمها كما يقال أيضا: ما وجه الجمع بين هذا وبين حديث: الأنبياء أحياء في قبورهم؟ وما فآئدة الرد وقد انقطع الثواب على الرد عليه بانقطاع التكليف، ويخطر ببالي أنه والله أعلم مجاز عن استفادة المُسكلم عليه بالأجر، كما لو سلم عليه ورد في حياته صلى الله عليه وآله وسلم، وأحفظ من القاضي يجيى الإرياني حال الدرس في الكشاف:

مل إن حضر القلب لديها أو غفل الله على النّبِي وآله الهداة وها فقل وها في النّبِي وآله الهداة وها في النّبِي وآله الهداة وها وها في الله وها في الله الهداة وها في الله وها في

ثلاثة مقبولة مسن العمل قسراءة القسران والصلة ألقسران والصلة وحسانا الله إلى آخرها

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

أنا كنز وحجابي طلسم من تراب كن ضِيْقًا وَعَنَا وَعَنَا وَعَنَا وَعَنَا وَعَنَا عَصَفُور وهنذا قفصي طررْتُ عنه وبقي مُرْتَهِنَا كنت قبل اليوم مَيْتًا بينكم فحييت وخلعت الكفنا

وعياني أي جسمي، وما قيل عن حزآئن المعلومات المشار إليه أثنآء هذا الموجز فهو كلام عن محلها لاعن ماهيتها، وهل هي حسية أو معنوية؟ ومهما يكن فاليقين أنها قَيْدُ الوجود بعد الموت، ولكن هل هي يقظانة، أو نآئمة، أو مختلفة، باختلاف أهلها وأعمالهم؟

وقد تسآءلت أين ستكون المعلومات مخزونة بعد الموت إن كان المحسوس منّا هو خَزَّانُهَا. ولو محا الله معارفنا لكان كل شيء بالنسبة لنا عدما محضا لا وجود له: لا ذهني، ولا خارجي، ولا كلامي، بل تنتفي الوجودات الثلاثة بالنسبة إلينا، واليقين ألها ستعود لنا بعد البعث على أكمل وجه، لا يقبل النسيان كما هو شألها الآن، لكنها والله أعلم ستظل مجهولة الماهية، ومما تفرد بعلمه المليك الديان..

والمَيلاً فن لغة : الزيغ عن الحق. والمشيمة : التي يتولد ويخرج فيها الجنين. وقد عبرت بأشهده مكان أعلمه ؛ لأنها قد مرت بي في الحياة لحظات قصيرة مرارًا يتجلى فيها يقيني بالله أكثر من يقيني بكل محسوس وملموس، بل ومن يقيني بوجودي، كما مرت بي لحظات في المنام تماثلها فكان التعبير بأشهد أدل على ذلك من أعلم.

تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقيم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤ هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء .

www.almahatwary.org

حَجَبَ الإلهُ حقيقتي عني وعن كل البرايه جَهِلَت جميعُ الكآئناتِ حقيقتي لا عِلْمَ مقصما كان أو سيكون ذو علم ها العلْمُ مقصا إن شآء أطلع من يَشَا أو لم يَشَأ فهو المحالم لم يُغْنِ ما قالوه في الغايات شيا فهو الذي دلت عليه ظواهر السوى والمطلب الواطَّنُ مدلولُ الظواهرِ لا سوى والمطلب الوفون يُعْرَضُ في الدوام على لظى أرميمُ في الدوام على لظى الميمُ في الدوام على لظى عنا أرميمُ الغيوب وأحو النميمة في العذاب وهل فمي علم الغيوب محدد المجيانة علم الغيوب محدد المحيانة على الغيوب

كل البرايا إنسها والجان لا علْه مقصور على الباني العلْه مقصور على الدّيّان العلْه مقصور على الدّيّان فهو المحال محاوز الإمكان على قول البعض: حسم فاي على في التنزيل والتبيان والمطلب القطع عي كالوحدان أرميم أم روح ما أم ذان؟ هذا المحيد: الله يا مَلكان علم الغيوب وعلم هذا الشان

ثم ثنيت عنان النظر والتفكير نحو الأهم، فقلت:

مالي وماهيتي أنا العمل الذي آي به في الحشر للميزان أنا مَنْ تُوعِد إن عصى بلظًى ومَنْ ربي براه لدآئم الإحسان

وسيأتيك التعليق عليها، ولنعد الآن إلى قولي:

حجب الإله حقيقتي عني... الخ.

قال تعالى: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِشَى ءٍ مِّنَ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَآءَ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقال حل حلاله: ﴿وَمَآ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾ [الإسرآء: ٨٥]، وقد صور

ومما لم يطلعنا عليه حقآئقنا؛ فنحن لها جاهلون، والمراد هنا الجهل البسيط المرادف لعدم العلم، أما الجهل المركب الذي هو جهلنا الشيء، وجَهْلُنا بأننا جاهلون به فهو المسمى بذلك لتركبه من جهلين.

قال حمار الحكيم يومًا لو أنصفوني لكنت أركب لأنين جاهال بسيط وصاحبي جاهال مركب

هذا والجهل فيما يتعلق بما كلفنا بمعرفته مما لا نعذر بجهله، ونعوذ بالله منه هو غير مغتفر؛ لأننا إنما نُؤْتَى من قِبَلِ أنفسنا، فأما متى توفر لدينا الإحلاص في طلب الحق، وطرَّح التعصب جانبا، ووطَّنّا أنفسنا على الاعتراف به فقد أخذ الله على نفسه سبحانه أن يهدينا بهذه الشروط سبيل الرشاد، وأن يجعل لنا فرقانا.

فإذا رأيت الأمة قد تفرقت فيما لا تعذر فيه عند الله من أصول الدين والشريعة فاعلم أن الحق واحد، واجتهد في استجلآء الحق فيما اختلفوا فيه واحذر خطر التعصب لما ألفت أو لمن تحب، فإنك في خطر، وغير مستحق

للألطاف التي تعينك وتزيدك هدى، وإذا سميت مخالفي الحق علماء بعد أن يشبتك الله عليه فاقصد به المجاز العقلي (١)، أو فيما أصابوا فيه، لا فيما أخطأوا فهم جاهلون، فإن قصدت الحقيقة كذبت، وإن كنت على وضوء أحْدَنْت، كما يقول بعض العلماء، وكما قالت عائشة أم المؤمنين أو ابن عباس: الحدث حدثان: حدث من فيك، وحدث من فرجك. وأرواح الناس كما قالوا صنفان. والنفس أمارة بالسوء، والعقل نَهَاّةٌ عنه (١).

وتربية الناس تختلف، وبيئاتهم مختلفة، ومعارفهم تختلف، كَمَّا وتَصَوُّرًا وتَصَوُّرًا وتَصَوُّرًا وتصديقًا اختلافًا كبيرًا، وتأثير المدارس، والبيوت، والمُدرِّس في تكوين الشخص، والسلوك والفهم وغير ذلك – قد خالف بين الخلاَئق مخالفة كثيرة؛ ولهذا كان منهم: علمآء، وجهلآء، وفجرة، وأتقيآء، وزآئغون، وحنفآء، وكرمآء، وبخلآء، وحلمآء، وحمقي...الخ: من قساة، ورحمآء، وخونة، وأوفيآء.

وإذا تصورنا أعداد المركَبينَ من هذه الأشيآء ومما لم نذكره منها مضروبًا بعضها في بعض مقادير وكمًّا وكيفا - كانت أعداد الناتج أضعاف أضعاف

<sup>(</sup>١) كقولك للأعمى يا بصير، أو من باب ؛أدعوهم بأحب الأسماء إليهم.

<sup>(</sup>٢) وفي معناه قيل:

والجسمُ أصل فَرَّعَتْمُ قدرةٌ فأبان خالقُه حصى وجواهرا

عدد المركبات من حروف الهجآء التي لا حصر لها(1), ولعل هذا والله أعلم وجه من وجوه حكمة تكاثر الأجيال، وتراخي الزمان ربما حتى يستكمل العدد الذي نيطت به حكمة الله أحكم الحاكمين وأحسن الخالقين(1).

ومع هذا فإن القَدْرَ المشترك بينهم هو القدرةُ والتمكن والفهم لما كلفهم الله به، والتمكن من صعود درجات القُرْبِ من الله، والهبوط في دركات البعد عنه، وهم في هذا على سوآء، وما زاد فذلك فضل الله يؤتيه من يشآء، ﴿ تِلُّكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ ﴾ [ابقرة: ٢٥٣].

والعبادة تصفى الأرواح والنفوس في كُلِّ بحسبها كَمَّا وقبولا عند الله، وموقعا، وحلالا في الرزق، ومعرفة لله وإخلاصًا؛ ولذلك يوجد من تذكر عنهم غرآئب وكرامات، ومَنْ تتجلى لهم بعضُ الحقآئق، والعلمُ بأحوال الآخرة

وبدآئعُ اللهِ القدير كشيرةٌ فَيَخُورُ فيها لُبُنَا ويَحَارُ هَا لَكُ اللهِ القيدي حروفُ اللفظِ سطر واحد منها يُؤلَّفُ للكلام بِحَارُ

<sup>(</sup>١) كما قال الأول:

<sup>(</sup>٢) وقيل إن رحلاً نظر إلى القبور وهي مسنمة فشبهها بحمال باركة فقال: – جمالٌ مناحاتٌ بأثقالها نَامَتْ، ولم يستطع أن يتم البيت، فسمع هاتفًا يقول: أناخت لباقيها متى استُكْمِلَتْ قامت.

والبرزخ على تفاوت ويختلف تقويمهم للأشيآء والحقآئق ظاهرها وباطنها عن تقويمنا.

أريد أن الطاعة تنير القلب بحسبها، والمعصية تعمي القلب بحسبها، ومن الصالحين من تنكشف له وتتجلى أمور – ونحن وإن كنا محجوبين عنها بصدأ الآمال والغفلة والريب بما كسبت أيدينا كما أشرت إليه في الآي من المنظومة وهو: لكنهم لظلام أنفسنا تواروا عن مداركنا.. – إننا رغم أنا محجوبون نعرف هذا، ومَنْ أنكره منا فمِنْ باب إنكار الأعمى لما يراه المبصرون، والأصمِّ لما نسمع من الأصوات. كما نعلم أن مداركنا لا تؤهلنا لما أهلتهم له درجاهم الرفيعة كما نرى على أفئدهم ووجوههم نَضْرَةَ النعيم، وسعادة الرضى واليقين،

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

تلك السعادة التي لا تنال بملك الدنيا في كل زمنها ومنتهى ملاذها كما ذكرتُ ذلك بقولي آخر القدسية هذه:

وانْعَمْ بما فيه الهداةُ من النعيـ ــــم الآنَ ما لنعيمهم من ثاني وقول الإمام علي كرم الله وجهه: " قلوبُهم في الجنان، وأجسادُهم في العمل " يفيد هذا فتأمله مليا تجده رطبا جنيا وتَقرُّ به عينًا إن كنت تقيًّا؛ ففي عناهُمْ نشوةُ الانتصار على أنفسهم، ومُتْعَةُ الرضى، ولذةُ الشوق لما أعد الله لهم. هذا ودلالة الآيات الكريمة في مخاطبة الناس والكلام عنهم مثل: هذا ودلالة الآيات الكريمة في مخاطبة الناس والكلام عنهم مثل: وأيصورُرُكُمْ في ٱلأَرْحَامِ [آل عمران: ٦]، وإسنادُ الأيدي والأرجل والصّمَم والبَكم والخروج من الأجداث كله متوجه إلى أجسامنا أولا وبالذات، وبما أن التكليف منوط بالعقل ووجوده من عدمه، وبالقدرة وهي محسوسة فيظهر أن الإنسان هو الجسد وما حوى. قال تعالى: ﴿قُلُ يُحْمِيهِا ٱلّذِي أَنشَأَهَا أَوّلَ

وقد أدى النظر في هذه المسألة إلى وجود من أنكر البعث والجزآء الجسماني ونعوذ بالله منه فهو ضلال مبين لا يغتفر، ولولا أن دلالة الظاهر ظنية لا قطعية لما ترددت في اعتبار هذا رِدَّةً ومصادمة للآيات منها: ﴿قُلْ يُحْمِيهَا اللَّذِي أَنشَأُهُمَا أُوَّلَ مَرَّقِ ﴾ [س: ٢٩].

وقد دللت في القطعة الآتية تحت عنوان الحشر بما لا يبقى معه للناظر الحآئر أي شك بتاتا، وذلك بأن الحشر والبعث حسماني لا روحاني فقط، وإذا حصل لك القطع بأدلة العقل فإنها تُعَيَّنُ المعنى المرادَ من ظواهر الآيات لوجوب رد المتشابه إلى المحكم.

أما حَوْلَ الإنسان ما هو؟ فالراجحُ من معاني الظاهر أنه الجسم وما حوى رغم أن مطلبي البرهانُ القطعي كدلالة الوجدان والتجربة والمعلومات الأولية الضرورية مثل: إن الواحد نصف الاثنين، والنار محرقة، والإسبرو مخدر وأني لي بذلك.

والذي رَجَّحْتُ في قولي: حسم؛ فإني أردتُ بما فيه، ولا يدفعه ما استشعرتُ بعده من إيرادٍ عليه بقولي: فرعون.. الح كما قال الله سبحانه: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ﴾ [غافر: ٢٤].

وعذاب النّمّام والذي كان لا يستنزه من البول فإنه وإن لم يظهر على الأحسام فلا يمتنع أن تُخصَّ الروحُ والنفسُ أو نحوها بعذاب البرزخ، كما لا يمتنع أن يكون تراب الأحساد هو الآخر في عذاب أو نعيم يحس به ولا ندركه يمداركنا الراهنة، وكلا الأمرين غيب ولا يُظْهِرُ سبحانه هذا إلا لمن شآء؛ ولا يُطْلع على غيبه أحدا إلا من ارتضى، ونحن وُكِلنا إلى الظنون، ومن أصاب في ظنه الحقيقة فلن ينتقل إلى العلم حتى يأتي الحال المذكور في قوله: ﴿فَكَشَفْنَا الْمَالِيَ الْعَلْمُ حَتَى يَأْتِي الْحَالُ المَذْكُورِ فِي قوله: ﴿فَكَشَفْنَا

عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلۡيَوۡمَ حَدِيدُ ﴾ [ق: ٢٢]، وكم ظنون ادعاها أهلها معلومات فانكشف غلطها وخطؤها.

وفي الثمانينات من قرننا الرابع عشر الهجري القمري أجرى الدكتور "برنارد" في جنوب أفريقيا عملية نقل القلب من إنسان لآخر لأول مرة في تأريخ البشر؛ فانقلبت نظريات وتصورات من شبه حقائق ثابتة إلى أوهام كاذبة خاطئة، كما كشف تفجير "النواة" في هورشيما ونجازاكي في الخمسينات من هذا القرن عن كذب نظريات فلسفية كانت نابعة عن اعتقادهم الفاسد الباطل باستحالة انقسام النواة والذرة وفنآئها، وادعوا بذلك بقآء المادة وأزليتها وعدم قابليتها للفنآء فنسف الله هوسهم وزعمهم بتفجيرها، وثاب كثير منهم إلى الرشد؛ لأن ما استحال عدمه وجب قدمه، وما وجب قدمه استحال عدمه، كما أجمع على هذا الفلاسفة والمتكلمون و لم يشذ عنهم دهري ولا غير دهري. فأما قصار النظر من مقلدة الفلاسفة المعاصرين الذين استحكم فيهم الهوى فأما قصار النظر من مقلدة الفلاسفة المعاصرين الذين استحكم فيهم الهوى

فأما قصار النظر من مقلدة الفلاسفة المعاصرين الذين استحكم فيهم الهوى والشيطان وأنفُوا عن التسليم والرجوع إلى الحق: فمنهم من غالط، ومنهم من سكت بعد أن استيقنت أنفسهم من أن بقآء المادة خرافة انتهت إلى الأبد.

وبعد فإنه وإن كان ما خضتُ فيه مهمًا فإن الأجدر بي أن أتوجه إلى النظر في الأهم من وجودي ومنقلبي فقلت:

آتي بــه في الحشــر للميــزان ربي بــراهُ لــدآئم الإحسـان

مالي وماهيتي أنا العمل الذي أنا من تُوُعِّدَ إن عصى بلظًى ومَنْ حقا ما برى الله مكلفا إلا ليمن الله عليه بإحسانه الأبدي حتى إبليس؛ فهو أرحم الراحمين، وذو الفضل العظيم، الغني عن العالمين؛ فضلا عن تعذيب أحد، العليم باستغنآئه، العدل الذي لا يظلم مثقال ذرة، الحكيم. فَمَنْ آثر الحياة الدنيا فإنما أتي من جهة نفسه، وما دهاه إلا أسفله وأعلاه وانقياده لهواه، وتمرده على الله إلا هالك.

أما عِلْمُهُ حل وعلا بهلاك الهالك فلا تأثير له فيما عملوه، واختاروه بمحض اختيارهم، وإرادهم، ولم يرضه لهم، كما قال تعالى: ﴿وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرَ ﴾ [الزمر: ٧]، وقال: ﴿قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٥]، إلى كثير من آيات الله التي تنفى محبة الله، وإرادته للعسر، والفساد، والعذاب.

وكل هذا لا يخفى ولا يخفيه إلا متجاهل لما يستيقنه تعصبًا ومحافظةً على ما قد استأنس به واستنام إليه من فَهْمِ فآئل، ومعتقد باطل، حتى إذا جآء الحق وانحسرت دواعي العصبية وحد ما زعم ﴿كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ تَحْسَبُهُ ٱلظَّمْعَانُ مَآءٍ﴾ وعند ذلك تعظم حسرته يوم الحسرة، وتتفاقم الندامة يوم القيامة حين لا يغنيه ذلك من الله شيئا، وحين يتبين له أن ما كان يظنه في دنياه توحيدا لله وتقديسا إنما كان ذُمَّا لا مدحًا ولا تنزيها ولا توحيدا.

فعلينا أن نخلص لله في البحث عن محض الحقيقة حالصةً من الشوآئب، وأن نُفيق من غمرات الحياة وسكراتها قبل ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ يَنحَسَرَتَىٰ عَلَىٰ مَا

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

فَرَّطتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ الرمر: ٥٦]، وعلينا أن نَشْخَصَ بأبصارنا وبصآئرنا إلى ما أمامنا ألا وهو البرزخ ونعيمه وجحيمه، فها نحن جميعا منه على قاب قوسين أو أدنى.

آتي به في الحشر للميزان ومن ربي براه لدآئم الإحسان

مالي وماهيتي أنا العمل الذي أنا من توعد إن عصى بلظى برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

# حياة البرزخ

الموت طفّ لوالحياة ببرزخ مهما يكن فالمرء حسّاس مت وتسآؤلي هل يعلمون بحالنا أيروننا لكنهم لا يملكو أيشرهم ما سرّنا ويسوهم لكننا لظلام أنفسنا توا منّا عش عنهم وآخر مُبصر منهم فيام كالعروس وشاخص منهم أما الشهيد فلا تسراً عن حال مَنْ

أطوى على ما ليس في الحسبان أضحى رهين اللحد والأكفان وتعاور الأفراح والأحزان ن القول أمْ في عالم النسيان ما ساء إنْ صَحَّ الحديثُ شفاني روا عن مداركنا تواري الجان بتُقَاهُ والجمهورُ كالعُمْيَان لِلْظَى ونَظَارُ لروض حِناني لِلْظَى ونَظَارُ لروض حِناني لِلْظَى ونَظَارُ لروض حِناني ثَبَتَتْ له عِنْديَّةُ الروض حِناني ثَبَتَتْ له عِنْديَّةُ الروض حِناني ثَبَتَتْ له عِنْديَّةُ الروض حَناني ثَبَتَتْ له عِنْديَّةُ الروض حَناني ثَبَتَتْ له عِنْديَّةً الروض حَناني ثَبَتَتْ له عِنْديَّةُ الروض حَناني ثَبَتَتْ له عَنْديَّةً الرَّرُ حُمَنِ

لعل التواتر المعنوي حاصل على وجود حياة البرزخ؛ للعموم، وثابت بالنص القطعي في بعض، مثل: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا ﴾ النص القطعي في بعض، مثل: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ ﴾ [غافر: ٤٦]، فهو قطعي فيمن وَرَدَتَا فيه.

وإنما قلت البرزخ ولم أقل القبور؛ لشمول البرزخ لمن أحرقتهم النار، أو أغرقهم خُضَيْرُ، ومن لهشتهم السباع، وتخطفتهم الطير ونحو ذلك.

ومن أحاديث البرزخ حديث أصحاب القليب، وحديث الترغيب في تحسين أكفان الموتى، والتزاور بين الأموات، وحديث احتواشهم للوافدين من الأموات عليهم واستخبارهم عن أحوال أهل الدنيا حتى يسألوا عن الهرة؟ فيقال: فلان تزوج، وفلان بنى، وفلان كذا حتى يقولوا ما حال فلان؟ فيقول: ألم يأتكم قبلي؟ ، فيقولون: إنا لله وإنا إليه راجعون، لقد سُلِكَ به غير طريقنا، أي طريق العقاب.

وحديث إن الميت ليعذب ببكآء أهله، وحديث روضة من رياض الجنة الخ.. وغير ذلك، ومن أحب الإلمام فعليه بجمع الشتيت للأمير، وأمثاله للسيوطي وغيره.

ومن قواعد المحدثين أن التصحيح والتضعيف كان عملا بقواعد قَعَّدوها وإلا فقد يكون ما ضعفوه أو كذبوه صحيحا في الواقع ونفس الأمر والعكس؛ والقاعدة والتضعيف تقلل الاطمئنان إلى كثير؛ فيفقدان التواتر المعنوي لاسيما مع ورود متناقضات، أو شبه متناقضات، أو ما يحتاج الجمع إلى تكلف فيه أو تعسف للجمع بينها، وفي قريب منه قال أحمد:

حآءت أحاديث إن صحت فإن لها شأنا ولكن فيها ضُعْف إسناد وقد حآء في حديث مُنْكر ونكير قولُهما لبعض: نَمْ نَوْمة العروس، وهذا يوحي ألهم لا يعلمون بحالنا فلا يسرون بسرورنا والعكس، خلاف ما في حديث سابق، وفي حديث إن الميت يوصي الماشين في جنازته ما يدل على ألهم يروننا، وفي آخر إن الأرواح على يمين وشمال آدم في السمآء إلى غير ذلك، أما

المرآئي المنامية وهي جزء من الوحي فحدِّثْ عن البحر ولا حرج، وظلام الذنوب يحجبنا عما ينكشف لأهل التقوى على تفاوت بينهم في الانكشاف، وهو ما أردت ببيت: أيروننا...الخ، وبيت: لكننا لظلام أنفسنا...الخ. وفي حديث: (لو بقيتم على تلكم الحال لصافحتكم الملآئكة في الطرقات)، وكثافة الحجاب والظلام تتفاوت: فمنا من هو في حكم الأعمى، ومن هو في حكم الأعشى. نسأل الله سبحانه أن يغفر لنا، وأن يرحمنا، وأن يسامحنا، وأن يعفو عنا وأن يتجاوز عنا وأن ينور قلوبنا وبصآئرنا ويختم لنا برضوانه آمين.

هذا وإذا كان البرزخ أهم من الموت وما قبله فإنه أهون مما بعده؛ لأن له لهاية هي بداية لما هو أشد وأفضع ألا وهو الحشر والنشر، ﴿يَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ [ف: ١٤]، قيل: من تحتهم، أو من منابت شعورهم، يسمع من كل شعرة: أيتها العظام البالية، والأوصال المتقطعة، واللحوم المتمزقة، والشعور المتفرقة إن الله يأمرُكُنَّ أن تحتمعن لفصل القضآء، ﴿يَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلْأَرْضُ عَنَهُمْ سِرَاعًا الله يأمرُكُنَّ أن تحتمعن لفصل القضآء، ﴿يَوْمُ تَشَقَّقُ ٱلْأَرْضُ تَكُونُ ٱلسَّمَآءُ كَالَّهُلِ ﴿ وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَالِّعِهْنِ ﴿ وَلَا يَسْئَلُ حَمِيمًا فَلا يَسْئَلُ حَمِيمًا فَلا يَسْئَلُ حَمِيمًا فَلا يَسْئَلُ عَمِيمًا فَلا يَسْئَلُ عَمِيمًا وَلَا يَسْئَلُ حَمِيمًا وَصَنِحِبَتِهِ وَالْمِيهِ ﴿ وَالْمِيهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ أَلَرْءُ مِنْ أَخِيهِ ﴾ والمن الكل المرئ منهم يومئذ شأن يغنيه ﴿يَوْمُ يَوْرُ ٱلْمِرْءُ مِنْ أَخِيهِ ﴾ والمن عن حاله؛ لأن لكل وصنحبَتِه و وَبَنِيهِ ﴿ وَالْمِيهِ فَي لِمُ مِنْ أَخِيهِ وَالْمِيهِ ﴿ وَالْمِيهِ وَالْمِيهُ وَالْمَالُ فَلَا عَلَا وَلَا لَكُلُ وَمُ مِنْ أَخِيهُ وَالْمَالُ فَلَا اللهُ وَلَا لَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْعِلُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَعْلَا فَلَا لَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

تأليف: السيد العلامة الحَجة: محمد بن محَمد بن مطهر المنصور ، تقليم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤ هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء .

www.almahatwary.org

يَوْمَيِذٍ وَاهِيَةٌ ﴿ وَٱلْمَلَكُ عَلَىٰٓ أَرْجَآبِهَا ۚ وَتَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَبِذٍ تُمَنِيَةٌ ﴿ يَوْمَبِلْإِ تُعْرَضُونَ لَا تَخَفَّىٰ مِنكُمْ خَافِيَةٌ ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ رِيمِينِهِ عَيَقُولُ هَآؤُمُ ٱقْرَءُواْ كِتَابِيَهُ ﴿ إِنِّي ظَنَاتُ أَنِّي مُلَقٍ حِسَابِيَهُ ﴿ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴿ فَطُوفُهَا دَانِيَةٌ ﴿ كُلُواْ وَٱشۡرَبُواْ هَنِيَّا بِمَآ أَسۡلَفَتُمۡ فِي ٱلْأَيَّامِ ٱلْخَالِيَةِ ﴿ وَأَمَّا مَنۡ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ عَيَقُولُ يَلِيتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهُ ﴿ وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهُ ﴿ يَالَيْهَا كَانَتِ ٱلْقَاضِيَةَ ﴾ أي يا لِيتني لم أبعث، ﴿ مَآ أُغُّنَىٰ عَنِّي مَالِيَهُ ۚ ۚ ۚ هَلَكَ عَنِّي سُلْطَنِيَهُ ﴿ خُذُوهُ فَغُلُّوهُ ﴿ ثُمَّ ٱلْجَحِيمَ صَلُّوهُ ﴿ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَٱسْلُكُوهُ ﴿ إِنَّهُ مَانَ لَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ وَلَا يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴿ فَلَيْسَ لَهُ ٱلْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ ﴿ وَلَا طَعَامُ إِلَّا مِنْ غِسْلِينِ ﴿ لَّا يَأْكُلُهُ مَ إِلَّا ٱلْخَيْطِعُونَ ﴿ فَلَآ أُقْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ ﴿ وَمَا لَا تُبْصِرُونَ ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ ۚ قَلِيلًا مَّا تُؤْمِنُونَ ١ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِن ۚ قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ١ تَنزِيلٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَامِينَ ﴾ أي لم يتقوله رسولنا الكريم ولا افتراه علينا، ﴿ وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ لَأَخَذُنَا مِنْهُ بِٱلْيَمِينِ ١ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ١ فَمَا مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَدِرِينَ ﴿ وَإِنَّهُ مِ لَتَذْكِرَةٌ لِّلْمُتَّقِينَ ﴿ وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنكُم مُّكَذِّبِينَ وَإِنَّهُ وَإِنَّهُ وَ لَحَسَّرَةً عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ وَإِنَّهُ وَ لَحَقُّ ٱلْيَقِينِ ﴿ فَسَبِّحْ بِٱسَّم رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الحاقة: ١٦ - ٥٢]. برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

### الحشر والبعث

وعلمت أني سوف أنشر أنانيًا حسمي وما يحويه أشهد أن لي حسدي وما فيه لأشهد أنه مَن مَدّني بالسمع والإبصار مَن مَنْ صاغ من عدم وجودي قادر من من صاغ من عدم كياني أوّلاً من عنه كياني أوّلاً ما خَلْقُنا إلا كينفس كُلُنا

عِلْمَ السيقين ومنتهى الإيقان حشرًا بسنص العقل والقرآن سيعيده من زاني ببناي ببناي بالعقل كرّمني ونُطْق لساني العقل كرّمني ونُطْق لساني أن يجمع الأنقاض للبنيان أهون بشأن إعادة الجثمان في إذا أراد أعادنا بشواني

### الإرادة الإلهية

بل لا تواني فالمراد هو الإرا فالله فرد لا يَحِلُ ولا يُحَ كم آية فينا تشامخ فهمها ما أتقن الملكوت حلَّ حكيمُهُ ال جَلَّ الذي مِنْ مَحض عُدْمٍ جآء بي وكما يشا ومتى يشا الخلاق مَنْ

دة أِنْ هُدِيْتَ لَمَا إليه هَدَانِي مَل ولا يُجَزَّا. ذِيْ شؤونُ الفانِي عن فَهْم بُقْراط وعن لقمان عن فَهْم بُقْراط وعن لقمان مصمد البديع مفنن الأفنان وبقُدرة صفة الوجود كساني من سابق العدم القديم بَرَانِي

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماتي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ ـ ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

سيعيد تركيبي كما قد كان للدع عنك زَعْمَ تقادُم الندرات أو من لوثة الهنديان زَعْمُ تقادم الدهمة التناقض لا سبيل لدفعه لم يَعْدُ ذاك وذا العنادَ أو القصو ومن المقرر في العقول وفي الأصو

أحرى به وشهادة الإمكان قِدَمَ الثبوتِ فذا من الهذيان خدرات لا التركيبِ ذي الحدثان أبدا لدى الدَّرَّاكة الفَهْمَان (۱) ر أو الإبا رُغمًا لكل بيان ل حدوث غير الخالق الديَّان

(١) توضيحه أن التسليم بحدوث التراكيب يستلزم التسليم بحدوث المادة؛ إذ لو قَدُمُتُ المادة لم يكن بُدُّ من مؤثر للتركيب الحادث؛ ضرورة احتياج الأثر إلى مؤثر فهو إما المادة أو غيرها ، الأول يستلزم قدم التراكيب؛ لأن ما وجب للذات لا يتخلف عنها فهو مقارن لها في الوجود، وإن تقدمت العلة حكما فالوجود متقارن وذلك ينافي ما اتفق عليه من حدوث التراكيب ، ويستلزم أيضا انتفاء البسيط الذي ادعوا تركيب المركبات منه وهو الهيولي والصورة اللتان زعموا ألهما عرضان بسيطان حل أحدهما في الآخر فتحيزا فصارا حسما.والثاني وهو أن المؤثر غير المادة إن كان مقارنا موجبًا لزم قدم التركيب؛ لأن ما وجب للذات لا يتخلف عنها ، وأيضا يحتاج إلى مخصص له بالتأثير دون المادة ، وإن تأخر كان حادثًا كالتركيب ورجع الترديد في محدثه كما في محدث التركيب ، وإن تقدم على المادة تأخر كان حادثًا كالتركيب ورجع الترديد في محدثه كما في محدث التركيب ، وإن تقدم على المادة والصورة محرد احتمال وتصور لا طريق إلى العلم به ، فما أشهد الله أحدًا من خلقه كيف فعل سبحانه. بقوله سبحانه: هما أشهد الله أحدًا من خلقه كيف فعل سبحانه. بقوله سبحانه: هما أشهد شما أشهد الله أحدًا من خلق كيف فعل المهوني.

www.almahatwary.org

فهو الذي وجب الوجودُ لذاته ودليلنا العقلي أحجمَ كُلَّ كفَّ لولا قضى بمعادنا ما كان تكلي ما للمات بُريْتُ كُلاً لاَ ولاَ الله من عدم برانا ثم في الــــ م\_\_\_ا آدَ ربي بَـــدُؤُنا و معادُنـــا ما شذ شيء مًّا عن الإحكام في ما ذُرَّةً كونتَها عبثا ولا ومن المحال وجود مخلوق خلا الجد والإحكام والإحسان من و خلو دنا في فضله و نعيمه و دو امُه الأوْلَى فمَن تُنْ غيرُ مم ومفادُ آيات الخلود وإنما ومدللاً أن المعاد ضرورة وحياتُنا فيها التظالمُ فالمعا وفنآؤنا بالفعل قبل خلودنا فو جو دُنــا و فنآؤ نـا و معادُنـا

أَزَلاً وعز وجَل عن إمكان ار دليل الكون والأكوان \_فُّ ولا كنا ولا الكونان لقصير عيش شابه الضدان أطوار سيّرنا الحكيمُ الباني لكمالنا التطويرُ لا النقصان ملكوتك اللهم والإتقان لعبًا ولا لهوا حددوا برهاني عن حكمة بَهَرَتْ وعُظْم الشان طبع الوجود وطابعُ الأكوان أولى ببرهـــانين لا برهـــان \_\_نون مفاد الوصف بالمنان بَيَّنْتُ حُكْمَ العقل للحيران لرجوحه وزيادة اطمئنان دُ ضـرورةً للعـدل والإحسان أولى من الإبقاء في الإمكان فحلو دُنا في غاية الإتقان

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

وأصولنا حكمت بأن فعاله لن تعدو الموصوف بالرجحان تلك الأدلة آية أو حكمة عنية الإيمان وهو يماني الاستعارة بالكناية في "نص العقل" جديرة بلفت نظر القارئ إليها لقوة مناسبتها، وكذلك الاستعارة المكنية التبعية في "أشهده" أول المنظومة في بيتين حيث جُعلَت مكان "اعلم" تشبيها للمعقول بالمحسوس، وارتفاعًا به إلى درجة النص القرآني والمشاهدة بالعين الجارحة، فقد أضمر تشبيه الدلالة العقلية بالدلالة المحسوسة بالعين وبالنص القرآني الكريم، ولم يُذكر شيء من أركان التشبيه، وذلً عليه بشيء من لوازم السمعي القاطع وهو النص هنا، وبشيء من لوازم المحسوس في "أشهده" وهو الشهادة، ثم تبعت الاستعارة في الفعل الاستعارة في المصدر مؤكدًا بما تحصيل الدلالة العقلية لعين اليقين الذي يحصل بالمشاهدة وبكلام الله جل حلاله.

والأدلة السمعية القطعية على حشر الأحساد مبثوثة في مواضع كثيرة من الكتاب العزيز الذي ﴿ لا يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ [نسلت: ٢٤]، فلم أضف إليه الدليل العقلي لحاجة المؤمن إلى ذلكم كلا، ولكن ﴿ وَيَزْدَادَ اللّٰذِينَ ءَامَنُواْ إِيمَننًا وَلاَ يَرْتَابَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبُ ﴿ اللّٰهِ: ٣١]، وقد قال الحق حل حلاله لعبده وخليله عليه السلام: ﴿ قَالَ أَوْلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَاكِن لا يؤمن بالسمع ولا يُعترف به، ولحاجة الشاك الذي لا يؤمن بالسمع ولا يعترف به، ولحاجة الشاك الذي لا يطمئن به ولا تسكن نفسه.

وقد أثرْتُ في هذه القطعة السالفة دفآئن عقولنا في موضوعها في عدد من الأبيات، كل بيت منها حقيق بالتأمل طويلاً، وأوفيتُ البحث حقه بحيث لا ينتهي الحآئرون من كامل الأبيات بإمعان كامل حتى يحصل لهم اليقين الحاصل لنا ببعث الله للأحساد، وسأزيد وضوح الأبيات بوضوحٌ في هذا المنثور لبعضها ليتم وضوح على وضوح.

فأقول: القدرة على إعادة شيء أهون عقلاً من القدرة على احتراعه وابتدآئه لأول مرة، وقد ابتدع البديع سبحانه تأليف المادة وتركيبها، وهذا على التنازل للشاك والخصيم المبين، أما الحق الذي لا امترآء فيه فإن الله ابتدع المادة ابتداعا وخلقها من العدم المحض ثم ألَّفها، فلنبق على تنازلنا للخصيم المبين ولنُجْرِي كلامنا معه في حدود ما يسلم هو به فنقول: وإذا كان قد قَدر على تأليف أجزآئنا، وركبنا وصورنا في الأرحام كيف يشآء؛ فأيسر من ذلك وأهون عليه أن يعيد تركيب أجزآئنا مرة أخرى. هذه واحدة هداك الله وإياي سوآء السبيل.

ثانيا: أجمع أهل النظر، ممن آمن وكفر أن الإتقان في الصنع والإحكام المتناهي شمل كل كآئن مما حل ودق، وأن النظام مسيطر سيطرة تامة في حزيئات الذرة وما دولها، فما بالنا بما هو أكبر، وسيادة النظام والقوانين الدقيقة المحكمة المهيلة، وخلو الكآئنات من الفوضي مطلقًا، وانتفآء العبث مطلقا في كل ما قد كان – دليلٌ على انتفآئه عقلا وعادة وتجربة في المستقبل أيضا، ﴿صُنْعَ

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

لولا قَضَى بِمَعَادِنَا مَا كَان تَكْ لِيْفٌ ولا كُنَّا ولا الكَوْنَانِ وبيت:

ما للمات بُرِيْتُ كَلاً لا ولا لقصيرِ عيش شَابَهُ الضدان

لأن الغرض من خلق الكونين جآء تبعا للغرض من خلق المكلفين بمعرفته وعبادته فلا يقبل العقل أن يخلقنا لحياة نسعد فيها ونشقى ونلابس النعم والألم والعافية والسقم ثم يفنينا إلى الأبد وهو غني عن خلقنا أولاً، وعن تجرعنا للمكاره، كَلاً ما كان الله ليخلقنا لهذا؛ وإنما خلقنا للخلود في فضله وإحسانه، وما تُمَّةً مِنْ شاهد يدل على أن الله خلق هذه الحياة وجعلها غاية، بل كل الشواهد تشهد على ألما وسيلة وممر إلى دار أحرى هي الغاية.

وقد نبهنا الله إلى هذا وأنه حكيم لا يعبث ولا يلعب، وغني لا يحتاج إلى خلقه مطلقا، وتفنن القرآن الكريم في إيصال هذا الشأن إلى عقولنا وتغذية أفهامنا كقوله حل شأنه: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَدًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا

تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥]، و ﴿ وَمَا خَلَقَّنَا ٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيِّنَهُمَا لَعِبينَ ﴿ لَوْ أَرَدُنَآ أَن نَتَّخِذَ لَهُوا لَّا تَخَذَّننهُ مِن لَّدُنَّاۤ إِن كُنَّا فَعِلينَ ﴿ اللَّهَاء: ١٦ - ١٧]، وكلمة "لو" كما نعلمه من النحاة حرف امتناع لامتناع إذا لم يكن للجواب سبب سوى الشرط كما أوضحه الأزهري على قواعد ابن هشام. ومثل هذه الآية سآئر الآيات التي نَفَت العبثُ واللهوَ بالمنطوق وبالمفهوم، وأثبَتت الجدُّ بالمنطوق وبالمفهوم، وبدلالة الاقتضآء تارة، وبدلالة اللزوم أو التضمن أحرى، وكم من آية كريمة نبهتنا إلى الجد، والإحكام مثل آيات: ﴿قُدُ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا﴾ الشساء]، ﴿وَلَقَدُ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينِ ١ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينِ ﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظَمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَمَ لَحُمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلْقًا ءَاخَرَ ۚ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَالِقِينَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ ذَالِكَ لَمَيِّتُونَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ تُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٢ - ١٦]، فقد شرح الله لنا الأطوار التي مرت وتمر بنا، وقصة الإنسان من البداية إلى النهاية، والمراحل التي تَنَقَّلَ ويتنقل: فيها من سلالة، إلى نطفة، إلى مضغة، إلى جنين، إلى مولود، إلى طفل، إلى يافع، إلى شاب، إلى كهل، إلى شيبة، إلى هرم، إلى موت إلى بعث. وكما أن المراحل كلها معلومة بالمشاهدة لنا تَنْقُلْنَا من طور إلى طور ولكنها حادة، ومحكمة، ومتقنة لم يبق منها إلا أخرى المراحل، فإننا عند النظر في إتقان ما مضى وما عُلِمَ نعلم أن آخر الأطوار هو طور الكمال والوصول إلى الغاية لا النقص وهو البعث فالخلود، ولله در بن دريد إذ يقول:

مَنْ قاس مالم يَرَهُ بما يرى أراه ما يدنو إليه ما ناى وكأنه حل وعلا في عظموته قال لنا: إنَّ ما شاهدتموه كاف في اقتناعكم بما لم تشاهدوه فهو دليل بالفحوى عليه، وفي ذلك يقول أمير المؤمنين علي كرم الله وجهه: " لو كشف لى الغطآء ما ازددت يقينا".

ومِنْ لَفْتِ الأنظارِ إلى أنَّ ما ظهر دليلٌ على ما أضمر وبطن - قولُه تعالى: ﴿ أَلَيْسَ ذَالِكَ بِقَلِدِرٍ عَلَى أَن تُحْدِي كَالَّارُضَ القيامة: ٤٠]، وقوله: ﴿ وَتُحُيُ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْمَا ۚ وَكَذَالِكَ تَخْرَجُونَ ﴾ [الروم: ١٩]، وهو المشار إليه بقولي:

اللهُ مِنْ عَدَمٍ بَرَانَا ثم في الْ اللهُ مِنْ عَدَمٍ بَرَانَا ثم في الْ اللهُ مِنْ عَدَمٍ بَرَانَا الحكيمُ الباني

صدق الله، وسبحانه وبحمده، فإن ما نشاهده ونلمسه ونحسه بجميع مداركنا وحواسنا الظاهرة والباطنة من إحكام وإتقان وإحسان وامتنان وانتظام في أي شيء من هذه الدلآئل التي لا تحصى ولا يحيط بها تصور ولا خيال فإنه كاف في الدلالة على الله وعلى كماله وتعاليه عن العبث واللهو واللعب التي هي من شأننا، ولعل افتتاح سورة الأنبيآء بوصفنا بالغفول والإعراض

واللعب واللهو والظلم وسوء التقدير والفهم المعرب عنها بقوله: ﴿ أَفَتَأْتُونَ السِّحْرَ وَأَنتُمْ تُبْصِرُونَ ﴾ [الأساء: ٣]، ثم تعقيب ذلك؛ والتعقيب في كل شيء بحسبه بقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴾ [الأساء: ١٦]، لعل من المراد لرب العباد أن نقارن بين ما نحن عليه وما هو عليه، وفيه من أنواع البديع التضاد.

وإذا تجلت لنا قدرة الله على بَدْئِنا وهو الأشق في الشاهد، فلم يَوُدْهُ، تجلت لنا أكثر قدرتُه على إعادتنا؛ لأنه أخف وأيسر، على أن الأمرين بالنسبة للقدير سبحانه على سوآء، إنما يختلف المقدور يسرا وعسرا بالنسبة لنا؛ لأننا قادرون بقدرة لا قادرون لذواتنا ، كما أن تطويرنا هو من أدني إلى أعلى لا العكس؛ فهو إذن لكمالنا لا لنقصاننا؛ لأن النقصان نَقْصٌ في الكمال لا يليق بذي الجلال، ولا يشكل عليك مثل قوله تعالى: ﴿ ثُمَرٌ جَعَلَ مِن بَعْدِ قُوقٍ ضَعَفًا وسيلة لا وَشَيْبَةً ﴾ [الروم: ١٥]، هذا بالنسبة لحياة الدنيا وهي بأسرها فانية لأنها وسيلة لا غاية، فالضعف فيها بعد القوة لم يخل من الحكمة إذ هو مؤقت، وهو رحمة وأي رحمة، لحمله للعبد على تلافي الرجوع إلى الله من فُرُطاتِه في سنِّ الشباب والغرور ، وكما يستحيل وجود أي مخلوق حاليًا عن حكمة في الماضي؛ فإنه يستحيل مستقبلا؛ إذ لا تأثير للزمان مطلقا.

ثم استطردت أُوْلُوِيَّة خلودنا في فضل الله وإحسانه على انقطاعه عقلا، وبرهانُه الأعظمُ النقليُّ مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَنذَا لَرِزَقُنَا مَا لَهُ مِن نَّفَادٍ ﴾ وبرهانُه الأعظمُ النقليُّ مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَنذَا لَرِزَقُنَا مَا لَهُ مِن نَّفَادٍ ﴾ [ص: ٤٠]، (وخالدين) وغيرهما، فهما برهانان: عقلي ونقلي لا برهان واحد؛ كل منهما كاف بمفرده لإثلاج الصدر ببرد اليقين، يضاف إلى ذلكم أن وصف الله بالمنان الحنان وغيرهما من أسمآئه الحسني يقضى بذلكم.

ثم استشعرت ما قد يَعْن من التسآؤل: لماذا لم يُعْفِنَا الله عن العبور بالحياة الدنيا ويخلقنا لحياة الخلود رأسا؟ وأجبت بأن حكمة الله اقتضت إفنآءنا قبل الخلود لتخرج القدرة عليه من الكُمُونِ إلى الظهور كما خرجت قدرته على إيجادنا بالفعل من القدرة بالإمكان فقط إلى القدرة بالفعل، وهذا حق له تعالى مضاف إلى ما اقتضته الحكمة من التكليف، وسرُّه العظيم الذي منه أن نستحق الخلود استحقاقا لا مجرد تَفَضُّلٍ علينا به وذلك لقآء ما قاسيناه في الدنيا من تعبها ونصبها فتبارك الله خير الحاكمين وأحكم الحاكمين، وله الحمد كما يجب، وكما يحب دآئما بدوامه.

ولو ظلت قدرتُه على الإفنآء كامنةً، وأنعم علينا رأسا بالخلود في إنعامه لل امتنع قطع الخلود، ولما كان أولى من إفنآئه؛ بل لكان الإفنآء هو الأولى للخروج من الإمكان إلى الفعل؛ إذ هو حق له سبحانه، ولا حق لنا في الخلود يتعارض مع حقه، ولو فرضنا محالا التعارض لكان حق الله هو الأولى؛ فأنعم

النظر وأمعنه في هذه الفآئدة القيمة، والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

ثم عززت ما تفيده آيات الخلود بأن المعاد ضرورة وذلك لرجوحه على عدمه ولجلب المزيد من الطمأنينة للمؤمنين بذكر أرجحيته؛ ولأن هذه الحياة مليئة بالتظالم فلا بد من المعاد للتناصف، والأعواض، والثواب، والإحسان وهو التفضل الرباني بما يزيد على الاستحقاق كما وعد من لا يخلف الميعاد.

ثم لوحتُ بلؤلؤة الأصول، وواسطة عقد المعقول التي تبارت فيها عبقريات الفحول، تلك قاعدة الرجحان وأن الله لا يفعل إلا الأصلح والأرجح، وهو حق ما عليه غبار، فقل لمن حار:

قد تنكر العينُ ضوءَ الشمس من وينكر الفم طعمَ الماءِ من سَقَمِ

والمقدار الذي لا يحسن تجاوزه في هذه الخلاصة فيما يتعلق بها هي قولهم: الرجحان هو الذي يدعو الفاعل، ويبعث على الفعل وهو المراد بالحكمة، ويقابلها العبث وهو الفعل لا لِدَاعٍ أو لِدَاعٍ مرجوح، وأحسن منه اختيار المرجوح أو المساوي، وهو في حقه تعالى محال، وهذا توضيح للبيت: وأصولنا حَكَمت بأنَّ فعَالَه له لن تَعْدُوا الموصوف بالرُّحْحَان

هذا وقد استطردت أثناء هذه القطعة الإرادة الإلهية بحسب ما اقتضاه السياق، وقد اختلف فيها المتكلمون كاختلافهم في صفات الذات والأفعال، وحسبك للسلامة أن تؤمن أن الله مريد، وأن ما يريد أن يكون فهو يكون، وأن

قدرته على إيجاد المراد لا تحتاج إلى الزمن، فالقدرة الربانية متمكنة من إيجاد كل ما كان وما يكون في لا زمن، وبعبارة أدق لا في زمن. أما إيجاده للأشيآء كالسموات والأرض في ستة أيام، والنبات والأجنة في مُدَد مقدرة لها وغير ذلك، فليس ذلك لحاجة القدرة إلى الزمن، ولكنه لِتُطَابِقَ القدرةُ الحكمةَ الْمُرَجِّحَةَ، ﴿ ذَالِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَلِيمِ ﴾ [يس: ٣٨].

كما لا يخفى أن إحداث المراد لا يستلزم فَهْمَ حدوث الإرادة ولا أزليتها، وأزليتها لا تستلزم أزلية المراد، فإذا وقفت عند هذا فلا أراك إلا قد أخذت بالأسلم ونجوت.

وقد ذكرهما اضطرارا لمَّا جآءت كلمة: ثواني قبلها مقفية البيت وهي توهم الحاجة للزمن فلزم رفع الإيهام ببيت بعده وجعلت له عنوانا لأهميتها.

هذا واستطراد بعض الأدلة على وجود الله في سياق الحشر؛ لأن اليقين بالحشر والحساب فرع اليقين بوجود الله وصفاته، وثبوت الحشر يتوقف على ثبوته، فمن المستطرد دليل الحدوث في بيت:

ودليلُنا العقليُّ أحجم كلَّ كَفَّ للرِّ الكونِ والأكوان

لأنه إذا تقرر في العقول حدوث الكآئنات وجب وجود المحدث، وخلاصته أن كل جسم تراه: لا يخلو عن أن يكون متحركا أو ساكنا، مجتمعا أو متفرقا، فإذا رأيته ساكنا ثم تحرك علمت أن ذلك السكون قد عدم، فإذا سكن بعد تحركه علمت أن الحركة التي كان بها متحركا قد عدمت وخلفها سكون، فهذا

السكون الأخير هو غير السكون الأول، فإذا تحرك الجسم بعده عدم السكون الثاني ووُجِدَتْ في الجسم حركة هي أيضا غير الأولى، فالحركة والسكون إذًا يوجدان ويعدمان، وقبولهما للعدم دليل ألهما محدثان قابلان للعدم، ووجدنا مع ذلك حاجة الجسم إلى أيهما، وعدم استغنآئه عن وجود أحدهما بحيث يتعذر أن يوجد خاليا منهما معا، بل كلما ارتفع السكون حلت الحركة فيه والعكس، فلما كان الجسم لا يوجد إلا بوجود أحدهما فيه وهما محدثان علمنا أنه محدث مثلهما، وهكذا الاجتماع والافتراق فتأمل بإمعان.

وعلمنا أيضا وحتما أن التغير من حركة إلى سكون أو العكس مفتقر إلى المرجح وأنه يستحيل بغيره وبغير فاعل.

وإذا عرفت حدوث الكآئنات علمت ضرورة أنه لابد لها من محدث أحدثها لاستحالة وجود أثر بدون مؤثر عقلا؛ وهذا في غاية الوضوح لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

وجوابنا على نفاة الأعراض، وحماة الأغراض:

وليس يصح في الأذهان شيء إذا احتاج النهار إلى دليل اليس من العجب أن يفهم كل حيوان أنه لا بد من مؤثر ، فلو رجمت كلبًا يظل في نائمًا فإنه يهرب مذعورًا يبحث عن الراجم ليفر منه، ولن تجد كلبًا يظل في هذه الحال مطمئنًا لا يفهم له غريمًا إلا الحجر؛ فكيف يتبالد بعضنا عمدًا لكي يقنع آخرين بأنه الغبيُّ وأن الحيوان بالنسبة إليه ذكي؟ .

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماتي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقيم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

وأثنآء تدريسي قبل سنتين لطلبة وكان في يدي كتاب من أنفس المخطوطات خطًا وحَجْبًا بالذُّهْبَة واللاَّز، وأنواع من المداد نحو تسعة خطوط كل صفحة، كل خط فاصل بينهما أدق من الشعرة لم يختلف، والمؤلّف من أجلٍ ما قرأنا، فأجبت على سؤآل أحدهم بما يناسب سؤآله قآئلاً: لو سألني إنسان عن هذه النسخة وقد هاله ما هالنا من روعتها فقال: من المؤلف؟ فقلت: يحيى عزيز (أ) فضحك الطلبة والسامعون ضحكًا عاليًا، ثم سأل: ومن فقلت: يحيى عزيز وأن ، فضحك الطلبة والسامعون ضحكًا عاليًا، ثم سأل: ومن الناسخ فقلت: على عنبسة، فضحك الجميع، فقلت: ولو سألنا نحن أمس عندما سمعنا بانطلاق أول صاروخ همل إنسانًا إلى القمر عمن صنعه واخترعه وعمن أطلقه؟ ومن صعد فيه؟ فأجابنا المسؤول ووزع هذه الأمور على الثلاثة وعمن أطلقه؟ ومن صعد فيه؟ فأجابنا المسؤول ووزع هذه الأمور على الثلاثة المناث وأسخف بكثير وأكثر مجونًا ومزحًا من الإسناد إلى الثلاثة البُله؛ لأن لهم قدرةً ووجودًا وحياةً بخلاف الطبيعة والصدفة فغاية في سفه العقول.

<sup>(</sup>١) هذا والاثنان الذي بعده أسماء بله عاصرهم المؤلف.

ولما لم تحد العقول مهربًا من التسليم بوجود الخالق للكآئنات، اللهم إلا مَنْ خبطوا فقد تهربوا بدعوى لا تغني، ولا تستطيع أن تستقر على قدميها أمام العقل لحظة واحدة.

تلك هي زعمهم الفاسد أن المادة قديمة، والمُحْدَثُ هو تركيبُها فقط، وفساد هذه النظرة ظاهر من قولنا: إذا سلمتم بحدوث التراكيب فلا بد من مؤثر للتركيب؛ لضرورة احتياج الأثر إلى مؤثر باتفاق، فالتراكيب تحتاج لمركب لها، فإن كان التأثير من باب العلية بأن تكون المادة هي المؤثرة وجب قدم التركيب؛ لأن المعلول لابد أن يكون مقارنا لعلته في الوجود كالشمس وضيآئها لما حولها، والمصباح ونوره لما حوله؛ كلما أنرنا المصباح أضآء ما حوله: ولا يتصور أن يتخلف النور عن الإنارة؛ لأن الإنارة علة، ووجود النور فيما حوله معلول.

وقد بينوا أن الترتيب بين العلة والمعلول إنما هو ذهني لا غير، أي ليس في الوجود؛ لأن وجود كل منهما مقارن لوجود الآخر، وعلى هذا يلزم أنه لا وجود للجزئيات والبسآئط بل المادة قديمة، وتركيبها قديم لقدمها.

كما أنه يلزم من زعم قدمها عدم فنآئها وعدم تغيرها، والواقع خلافه، وإن كان المُؤتَّرُ ليس علة لزم تقدمه على المادة وهو الفاعل المختار وهذا ما أشرت إليه في بيت:

مِنْ لوثة الهذيان زَعْمُ تقادم ال ذرات لا التركيبِ ذي الحِدثان

فأما قدرم الثبوت فهو وإن كان قد قال به علمآء أحلآء؛ فإنما قالوا به ظنا منهم أنه لابد للعلم الأزلي من متعلَّق يتعلق به ككل صفة، والمراد غير النحوية، وظنوا لزوم تقدم المتعلَّق، وحيث إن المعلوم حدوثه فقد جعلوا له ثبوتا غير موجود؛ ففرقوا بين معنى ثبت ومعنى وُجِد، وجعلوا التفرقة مصطلحا علميا لهم، حيث لافرق بينهما في المصطلح اللغوي، كما فعلوا نحوه بين القديم والأزلي (١) والحقيقة أنه لا يلزم من تعلق العلم بالمعلوم قدّمُ المعلوم كعلمنا بالجنة لا يلزم أن يحصل العلم بها حتى توجد، بل يوجد العلم بها وهي في العدم، وكتصورنا للدنيا والعالَم بعد ألف عام فإنه يصح تصوره قبل وجوده، كما يقال لهم أيضا: الثبوت عَرَضٌ كالوجود لا يستقل أيهما بالوجود في غير موجود، ولا محل لهما إلا الأحسام في المخلوق، وأنتم تقولون بهذا، فكيف يصح ما زعمتم، وهذا بحرد تقريب لا أنه محل النظر.

هذا واعلم أيها القارئ ويا أيها الباحث أن الأدلة العقلية وبراهينها الصادعة لا يحتاجها المؤمن إلا ليزداد الذين آمنوا إيمانا، وإلا لإقناع الكافر المنصف المستعد للإذعان للحق متى وحده في جانب مُنَاظِرِه، وإنما يحتاجها العالم ليحاجج بها الكافر العنيد ليقطع شبهته، ويدحض حجة الملحدين، أو لتثبيت

المؤمن الذي إيمانُه على شفا جرف تزلزله لضعف فهمه شبهة الوسواس الخناس، أو سحر بيان الكفور المبين؛ فإن من البيان لسحرا، فأما المنصف الفاهم مؤمنا كان أو كافرا أو حآئرا فإنه إذا أمعن نظره في آيات الله البينات، وحججه الصادعات التي أودعها كتابه الكريم وتنزيله العظيم، واستبطنتها أكثر السور فيما يتعلق بوجود الله، ووحدانيته، وجميع صفاته: من القدرة، والحكمة، والعلم وغيرها.

وفيما يتعلق بعباده، وحالهم، ومآلهم، وما يسعدهم، وما يشقيهم في حاضرهم ومستقبلهم، فإن الناظر المنصف يجد في كتاب الله سبحانه ما يُستصعْعُرُ بعده كل برهان، ويستسمج مع تبيانه كل تبيان، مع فارق عظيم وهو أن آيات الله كلما تليت بتدبر زادت التالي إيمانًا واستحسانًا واستعذابًا ورغبةً وإكبارًا واستجلآء لدقآئق وغوامض لا تنقضي ولا تنزف، وكلما عاودت تلاوته زادك علما وازددت له إعظاما وبه إعجابا، وكل دليل تطرقت إليه العقول قد اشتمل عليه كلام العليم الخبير.

وعلمآء الكلام جزاهم الله خيرا ما دونوا تلكم المؤلفات إلا خدمة لما في كتاب الله، وتفسيرا لمقاصده؛ لأساليب وترتيب في الاستدلال تُقرِّب مِنْ فهمه، وتقطع الطريق على المعاند والمغالط، فحدث مع الأسف تحامل من بعض العلمآء المؤمنين الذين خفي عليهم مقصدهم، واستغلق عليهم أسلوهم؛ فانصدعت الجماعة وصارت حزبين، وكان منهم من أجهد نفسه في الغض من علم الكلام،

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

والتحذير عنه وعن المتكلمين، وكاد بعض خصومهم أن يُخرجهم من حظيرة الإسلام، وزَهَّدَ في علومهم، وجعلها من المحقرات بل ومن المنكرات، ونَفَّرَ منها جهده. ومن المعلوم أن اللدادة في الخصام والجدال والمرآء تخرج صاحبها عن الإنصاف، وتحمله على الغلو في الاعتساف. والمؤمن مُصَدَّقُ إلا في سلعته، ومن جهل شيئا عابه.

لذلك أنصحك أيها القارئ أن لا تعتمد ما تقف عليه من هذا القبيل، وانظر في حال نفسك، فإن عرفت أن ذهنك وفهمك وذكآءك تؤهلك للغوص في دقآئق علم الكلام، وأنك ذو قدرة على إدراك الحق والحقيقية، والصّدر من بين الشُّبَه الدقيقة، وآنست من نفسك هواية للفن؛ فَخُضْ في بحاره موفقا معانا بإذن الله على شريطة أن تكون مخلصا دينك لله، وإلا تكن كذلك ففي كلام الله سبحانه غاية المطلوب، والحاجة التي في نفس يعقوب، ولكن لا تنتقص مع ذلك علم المتكلم، ولا تغض من شأهم فتشارك مَنْ فَعَلَ في حرج أقحموا أنفسهم فيه جعلهم الله أجمعين بمنه وفضله ممن قال فيهم حل حلاله: ﴿وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَانًا عَلَىٰ شُرُرٍ مُّتَقَدِيلِينَ ﴾ [الحجود ١٤] (١٠).

<sup>(</sup>١) وللموضوع تتمة في آخر المنظومة لا تتم فآئدته إلا بها.

ومما يجدر بنا ذكره هنا وإن كان قد طال الكلام هذه الجُملُ الرآئعة للإمام محمد ابن إبراهيم الوزير رحمه الله في: إيثار الحق على الخلق، فهي تقوم مقام بحلد كبير في علم الكلام، قال رضي الله عنه ص٥٥ و ٢٠: "ومِنْ أنفع ما تُدْفع به الحيرة أنه لابد من لزوم المحارة في العقول على كل تقدير، والإسلام أقل المحارات من جميع الملل الكفرية، وبالإسلام تندفع كلها وتخرج العقول من المطلمات إلى النور، وانظر إلى هذا العالم المحسوس بالضرورة تجد المحارة العقلية لازمة لوجوده؛ لأنه لا يخلو بالضرورة من الحدوث أو القدم، فالقدّمُ من محارات العقول، والحدوث من غير مُحدث من محاراةا بل من محالاتما، فالمحارات أقرب من الممتنع، ولا ثالث لهذين الأمرين إلا الإسلام، وإلى هذا أشار من قال:

## صورة الكون محال وهي حق في الحقيقة

لكنه أخطأ في تسمية المحارة محالا، فإن كانت المحارة لازمة للإسلام فهي لما عداه ألزم، فإن كان هذا اللزوم حقا فالمحارة حق؛ والحق لا يستوحش منه، وإن كان باطلا فالباطل حقيق بألا يستوحش من خشيته؛ لأنه لاشيء حقيقة، فكيف الخوف من لاشيء؟: فمن لم يثبت الرب قديما أثبت العالم قديما، ومن لم يثبت له أسمآءه الحسني بلا سبب أثبت العالم بإحكامه وعجآئبه بلا سبب، ومن لم يقبل الإيمان بالبرهان والقرآن قبل الكفر بلا قرآن ولا برهان، وإلى هذا أشار رسول الله في حيث قال: ( لا يَزَالُ الناسُ يتسآءلون حتى يقولوا: هذا الله رسول الله في عيث قال: ( لا يَزَالُ الناسُ يتسآءلون حتى يقولوا: هذا الله

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

حلق الخلق فمَنْ خَلَقَ الله ؟ !) (')، وأَمَرَنَا بالاستعادة والانتهآء حينئذ؛ لأنه يقال للكافر: فإذا أمكن وجود العالم بغير خالق؛ فأوْلَى منه وجود الرب بغير خالق، ودَلَّ على أنه لابد من انتهآء الموجودات الممكنة إلى واجب الوجود عز وجل" انتهى كلام الوزير؛ فخذها بقوة أيها القارئ فإلها والله تحفة لا تقدر بثمن، وكلما زدتَها نظرًا ازددت فهمًا وعلمًا.

يزيدك وجهها حسنا إذا مازدتها نظروا وقول الوزير: لابد من انتهآء الممكنات إلى واجب الوجود هو المراد من بيتَى:

ومن المقرر في العقول وفي الأصو لحدوثُ غير الخالق الديان والذي يليه:

فهو الذي وجب الوجود لذاته أزلا وعز وجل عن إمكان لأن البراهين قامت على أن الأكوان متغيرة؛ وأن كل متغير حادث، وألها ممكنة الوجود، وكُلُّ ممكنٍ وجودُه جآئزٌ عدمُه، ومستحيل قِدَمُه، وواجبٌ حدوثُه، وواجبٌ وجودُ مُحْدِثٍ له، ومحدثُه لابد أن يكون واجبَ الوجود، وإلا

<sup>(</sup>۱) الاعتصام ۹/ ۱۱۹، البخاري ٦/ ٢٦٦٠ رقم ٢٨٦٦، مسلم ١/ ١٢١ رقم ١٣٥، ١٣٥، ١٣٦، ابن حبان / رقم ١٥٠، أبي داود ٥/ ٩٢ رقم ٤٧٢١، البيهقي في السنن/ ١٠٤٩٠.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

يكن واحبَ الوحود فإنه سيجب أن يكون له في النهاية مهما تعدد الوسط محدثٌ واحب الوجود، وإنما هو الله وحده.

وقال بعض العلمآء: الله هو الذات الواجب الوجود المستحق لجميع المحامد، أي المستحق لصفات الكمال المطلق وحده، ولم يرض بهذه الحقيقة آخرون فقالوا: هو اسم لصفات الذات الواجب الوجود، نظرا منهم إلى أن الاسم الشريف مشعر بالمدح، والأعلام لا تشعر بمدح أو ذم (۱).

والعَلَمُ أيضًا ما وضع لتمييز مسماه من جنسه، والله لا جنس له، أي إن الجلالة علم شخصي لا جنسي، وعليه فهو حقيقة لأنه استعمل فيما وضع له. وقال آخرون ليس حقيقة ولا مجازا؛ لألهما من خواص الأمور الكلية؛ والأعلام موضوعة لمعان جزئية، وعليه فهو واسطة بينهما كما في حاشية عرفة على الشرح الصغير، وقال بعض: قد صار علما بالغلبة بعد أن كان موضوعا بإزآء صفة ذات.

<sup>(</sup>١) ولا يرد أن اللقب يشعر بمدح أو ذم ، فهذا لا يصدق عليه حقيقة العَلَم، وهي ما دل على شيء بعينه غير متناول غيره بوضع واحد؛ لأن هذا يدل بوضعه على مجرد الذات فقط، وذاك يقصد به من الأصل المدح والذم للذات؛ فالعلَم أحص من اللقب.

هذا ومن وجب وجوده استحال عدمه واختص بالأزل، فإذا عاد الفكر بعد هذا يتسآءل كما في الحديث الوارد في كلام ابن الوزير أجيب عليه بقوله: إذا أمكن وجود الخلق بدون خالق؛ فوجود الخالق بدون خالق أولى أي أقل استحالة من وجود الخلق بلا خالق؛ فالفكر بين مستحيل بدرجة، ومستحيل بدرجتين، فإذا كان قد قبل المستحيل بدرجتين وهو وجود الخلق بدون خالق فأولى وأحرى أن يقبل ما هو في نظره أقل استحالة وهو وجود الأزلي المطلق واجب الوجود، وهذا مجرد لفت نظر إلى ما تُجنُّه وتُكنُّه عبارات ابن الوزير رحمه الله التي يحتاج تفصيلها إلى مجلد، والجديرة بقول الأول:

فيه الكلام يطولُ يحويه لفظ قليلُ وما إليه سبيل

ي أن ينجيني من النيران مد النفخ في صُوْرِي ومن ميزاني وأجل غفران ليومي الثاني في الحيتان والثعبان في الحيتان والثعبان بعزيمة التموين لِلْفُرْ خَانِ يا رازقي رحماك يا دياني

فإلى الخلود وأرتجي من فضل رب ومن العذاب ببرزحي والخوف عند يا من ذخرت أحل رحمتك التي خلاً ق رحمة كل أم الو أب في الصقر يغدو ساغبا من وكره رحماك بي يا خالقي رحماك بي

ل\_\_\_يس البلاغ\_\_\_ةُ معنِّ\_\_\_ي

بــل صَــوْغُ معــني جليــل

يظنه الناس سهلا

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

عَمَلِي يُجَرِّعُني المخافة والأسَا أملي بعف طوبي لمن فازوا بحسن حواتم ويل لمن و ويل لمن و ويل لمن وويل لمن فتنتهم الدنيا بزخص طرفها وغها عنه أغنت ألف عام قد مضت ألف مض المناي بل إياي بل إياي قد حذرتُكه ف

أملي بعفوك لا سواه أماني ويالٌ لمن ولَّى صريع أمان (١) مرفها وغرهم القليل الفاني ألف ألف ألف ألف مضى أو لحظة سيَّان حذرتُه فليحذر الإثنان

نعم لقد وضح وضوح الشمس في رآئعة النهار أن الله سينشؤنا النشأة الآخرة، فهيا بنا إلى الخلود، أيها الشهود.

وصُوْرِي: جمع صورة كصوف وصوفة. وبُسْرٍ وبُسْرَة: أي صُوْرُ أجزآئي. ومن ميزاني: عطف على النيران، وفيه من عيوب البلاغة ضعف التأليف لم أهتد لأحسن منه، أي من عاقبة ميزاني، ففيه مجاز بالحذف. وصريع أماني: إما جمع أمنية وقد ذم الله الأماني في غير آية، أو تريد به الأمان ضد الخوف، ﴿فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ ٱللّهِ إِلّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٩].

وهل عنه أغنت الخ: يشير إلى مثل قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ إِن مَّتَعْنَنَهُمْ سِنِينَ ﴿ أَفَرَءَيْتَ إِن مَّتَعْنَنَهُمْ سِنِينَ ﴿ أَفُواْ يُوعَدُونَ ﴾ مَا كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴾ مَا كَانُواْ

<sup>(</sup>١) تصلح جمع أمنية بالياء وتصلح بحذفها بمعنى أمان من الأمن ضد الخوف.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

يُمَتَّعُونَ ﴾ [الشعرآء: ٢٠٥ - ٢٠٠]. ولَمَّا علمتُنِي أحوجَ من المخاطب للنصح والتذكير قلتُ: إياي مرتين وإياك مرة، نفعنا الله جميعا آمين.

### وصية ونصيحة

أوصيك بالإخلاص عند البحث عن وعن اتباع هنواك والتقلند أين وعن العدآء لما جهلت والانخدا وانظر لمنا قنالوه لا تنظر لمن

حَـقً وبالتقوى عـن البهتان عًا كان للقاصين أو للداني ع بشهرة لفلان او لفلان قالوا وحاذر فتنة الفتان

مما روى التاريخ أن عليًّا كرم الله وجهه لما صرع عمرو بن عبد ود وأراد الإمام أن يُذَفِّفَ عليه - تفله عمرو في وجهه؛ فانصرف علي عنه وقتا، ثم عاد فألهاه؛ ولما سئل عن السبب قال: خفت إن أجهزت عليه تلك اللحظة أن يدخل في عملي لله شيء من الغضب لنفسي؛ فانصرفت حتى أمنت على عملي من ذلك.

وحاجة العمل للإخلاص أعظم من حاجة الحي إلى التنفس والهوآء والمآء، فإنما يتقبل الله من المتقين. فإذا قمت بالبحث عن الحق فاطلب به الحق كما يطلب الغريق الإنقاذ؛ لا يلوي على شيء سوى النجاة.

وإذا كان اتباع الهوى، وكذلك التقليد بتعصب للآبآء والمشآئخ من المهلكات، ومما ينبغي محاذرته ومجانبته؛ فبالأولى الأباعد، كما يجب تجنب المعاداة لما يجهله المرء، فعسى أن يكره شيئا وهو خير له والعكس.

وقد حظي كثير من العلمآء بشهرة عظيمة خالدة تربي في النفوس إكبارا لهم، ومغالاة في حسن الظن بهم وبدقة أنظارهم، ولا عصمة لأحد منهم ولا لغيرهم من الخطأ، إنما العصمة لمن أخبر الله أو الأنبيآء لا سوى.

فواحب الباحث عن الحق أن لا يتكل إلا على بذل وُسْعِه والإنصاف في بحثه، فإذا وحد له موافقين في احتهاده كان على ثقة أنه من الوفاق لا من التقليد، سوآء كان من توافقه من المحظيين بالشهرة والأتباع، أومن المغمورين.

وواجب الباحث عن الحق أن لا ينظر فيمن قال، وإنما ينظر فيما قال، فالرجال يعرفون بالحق، لا أن الحق يعرف بالرجال.

قال الزمخشري رحمه الله في أطواق الذهب: "امش في دينك تحت راية السلطان -أي البرهان- ولا تقنع بالرواية عن فلان وفلان، فما الأسد المحتجب في عرينه أعز من المحتج على قرينه، وما العنز الجربآء تحت الشمأل البليل أذل من المقلد عند صاحب الدليل، ومن تبع في أصول الدين تقليده فقد ضيع ورآء الباب المرتج إقليده".

وقال في الحث على النظر: "املاً عينيك من زينة هذه الكواكب، وأجلهما في جملة هذه العجآئب؛ متفكرا في قدرة مقدرها، متدبرا في حكمة مدبرها، قبل أن يسافر بك القدر، ويحال بينك وبين النظر" انتهي.

ولا يقدر هذه النصيحة حق قدرها إلا من تصور واستحضر حاله يوم يقال: ﴿يَنْحَسَّرَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ [الزمر: ٥٦].

وهذا ما توحيه فكرة الأربعة الأبيات السالفة. نسأل الله لنا التوفيق أجمعين؟ آمين.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

### الثقلان

يا حآئر استمسك بحبل الله إن لا تعد عن لهج الكتاب ولهج آ من مثل باقرهم وصادقهم وكا من مثل زيد يا ترى والناصر ال

خفت الوقوع غدا بدار هوان ل محمد إن الهدى الشقلان ظمهم وكالسجاد والإيراني أطروش أو كالقاسم الرباني

يشير البيتان الأولان إلى حديث الثقلين المتواتر، ولا يشك في تواتره إلا قاصر الاطلاع، ولا يغمز في صحته إلا من في قلبه مرض؛ والحديث أشهر من نار على علم، وقد ذكره أكابر علمآء السنة بخير ونوهوا بالفضيلة، أذكر منهم شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم في مواضع كثيرة من مؤلفاقهما ، ورددا مثل حديث: (أحبوا الله لما يغذوكم به من نعمه، وأحبوني لحب الله، وأحبوا أهل بيتي لحيي) (أ)، وحديث الاصطفآء، والكسآء والمباهلة، وآية ذوي القربي، وآية إذهاب الرجس. ومنهم الإمام محمد بن إبراهيم الوزير، والإمام محمد بن إسماعيل الأمير في الروضة الندية (أ)، وغيرها، والسيد محمد رشيد رضا في تفسير سورة الكوثر ذكر معجزة بقآء الذرية النبوية وعدم انقطاعها إلى يوم القيامة. ولو

<sup>(</sup>١) الترمذي ٥/ ٦٢٢ رقم ٣٧٨٩، الطبراني في المعجم الكبير.

<sup>(</sup>٢) أعيد طبعها وتخريج أحاديثها بعناية فآئقة بمركز بدر فاطلبها.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقيم: د. المرتضى بن زيد المُحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

سردت أسمآء من ذكروا حديث الثقلين من علمآء الفرق الإسلامية لأمللت القارئ.

ومن يستقري يجد معشار رواته من كل جيل بيننا وبين جيل الصحابة محصلا للتواتر، كما أن ثمانية وعشرين صحابيا يحصل العلم باتفاقهم على روايته بصيغة كتاب الله وعترتي، أو أهل بيتي، أو يمعناها، كما لا يخفاك أن رواية: وسنتي بدل وأهل بيتي هي أحادية صحيحة تزيد المتواتر قوة وتعزز مدلوله ووجوب العمل به، فإن من السنة العمل بموجب الرواية المتواترة.

ومما تواتر في مدلوله حديث: (أهل بيتي كسفينة نوح) () جزم بتواتره عدد من أكابر آئمة السنة، وراجع الروضة الندية في بحثه، والعصمة عن الضلال للإمام الجلال، وراجع تفسير ابن كثير في سورة الأحزاب، وجلآء الأفهام لابن القيم. ومحاولة الاستيفآء للمؤلفين والمؤلفات التي ذكرته تحتاج مجلدا، وحسبك ما إليه أشرت.

هذا والبيتان الأخيران ذكرا نموذجا من علمآء أهل البيت. وَسْرَدُ فضآئلهم ومناقبهم لو فعلته لكان من باب:

وصفاتُ ضوء الشمس تذهب باطلا ﴿ ...

| , |             |    |
|---|-------------|----|
|   | سبق تخريجه. | (۱ |

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

إلى جانب الإخلال بالاختصار المناسب للمقام. ومما عثرت عليه من خطي قديما ما لفظه: رب هفوة تتولد منها هفوات؛ تتناسل غير عقيمة، وتتعاقب عليها الأزمان دهرا بعد دهر، وجيلا بعد حيل.

قالوا: ادعى على النفلان النفلان الدعوى تستوقف النظر في: هل تلزم بإمامته بعد النبي في النفلان النفلان وهذه الدعوى تستوقف النظر في: هل هو محق، أو مبطل فيها؟ وتتطلب منا النظر في قول الخليفة عمر في حديث الصحيحين: لقد كانت بيعة أبي بكر فلتة. إلى وتستوقف التأمل والإمعان في قوله: لأهل الشورى الستة لا يغلبكم معاوية. إلى هل قالها على فهم صآئب بما عليه معاوية من القوة العظمى في بلاد الشام، وما عليه معاوية من الطموح إلى الملك العضوض؟ أم كان مجرد كلام كمن يهرف بما لا يعرف؟ ،هل كان عمر يخشى بذلك تفرق الستة رحال الشورى، كما حدث الذي سيؤدي إلى معاوية العضوض بنص حديث الصحاح، وبنص الحديث أيضا الذي منه: يؤتى بأناس من أصحابي يوم القيامة فيساق بهم ذات الشمال فأقول: يا رب أصحابي أصحابي، فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك. إلى قوله الكلا:

<sup>(</sup>١) البخاري٥/٦٠، وقد سبق تخريجه.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

كما يجب على الباحث في الموضوع أن لا يغفل عن التدليس بأن المراد هم المنافقون، ولو لم يكن إلا قول الحق لعبده إنك لا تدري ما أحدثوا ..إلخ. فإن النبي عِلَيْنَ كان على علم بالمنافقين في حياته، وأسرَّ بأمر بعضهم إلى حذيفة بن اليمان.

كما يجب على الباحث أن لا يفلت من يديه معنى حديث: ثم يكون ملكا عضوضا، وهناك حديث: (إن تُوَلُّوا عليًّا تجدوه هاديا مهديا) (() كما ألفت نظر الباحث هل كان علي هاديا مهديا أم لا? وأنه بالإجماع أحد الخلفآء الراشدين؟ وإلى حديث: (يكون هلاك هذا الدين على أيدي أغيلمة ..إلخ) (() في الصحيحين أيضا. وحديث: (إن حامل لوآئي في الدنيا والآخرة..) هل كان حامل لوآء رسول الله في معاركه جميعها إلا في أُحد لسبب، وإلا في تبوك لسبب، أم لا؟ وهل كانت بدر إلا لعلي كما قال عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه؟ (() وهل برز غيره لعمرو بن عبد ود بعد تكرر الطلب يوم الأحزاب؟ وهل تفرقت الأحزاب إثر ذلك؟ ؛ ولذلك تأمل حيدا متحريا بالإنصاف يوفقك الله وإياي.

<sup>(</sup>١) أحمد في المسند ٢٣٢/١ رقم ٥٩، الاصابة٣/٣٠، ٣٥، الاستيعاب٢١٢٪، وأمالي المرشد بالله ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٢) دلآئل النبوة ٦٤/٦.

<sup>(</sup>٣) شرح النهج خطبة ٦٥.

ولما أراد معاوية مبايعة ابنه يزيد وبويع من الأغلب كرها، ومن العامة رغبا في العطآء، وقال خطيب من أنصاره لمعاوية: أمير المؤمنين هذا فإن مات فهذا وأشار إلى السيف، فقال له: أنت فهذا العرب اقعد. وأوصى معاوية يزيد: أنه إن ظفر بابن الزبير قطّعه إربا، وأما الحسين فليصفح عنه كما صفح النبي عنه وعن والده أبي سفيان يوم الفتح. وقد أشار منصور في أبياته إلى فاجعة كربلآء و لم يتعرض لفاجعة المدينة المهيلة من مسلم بن عقبة المري أيضا، ورمي معسكر يزيد للكعبة، وقتل ابن الزبير، ويقول الحق سبحانه: ﴿وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُّسْتَطَرُ ﴾ [القر:٥٠].

قال الزمخشري في الكشاف عند قوله تعالى: ﴿وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغْيِ النحل: ٩٠] ولعمري لقد كان شتم علي على منابر الجمعة فحشا وبغيا ومنكرا، وقد استمر هذا حتى أزاله عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه بعد قرابة سبعين عاما.

ولمنصور بن سلمة بن الزبرقان النمري سبعة عشر بيتا لم أقف على أروع منها من كل جهة اعتبار، فكل بيت منها قآئم بنفسه، ويحتاج شرحه لكراريس. وفي تأريخ المسعودي، وابن كثير وابن جرير الطبري وغيرها مثل: الإمامة والسياسة لابن قتيبة ما يكفى. وهي:

اِتِعٌ هامِلٌ يعللون النفوس بالباطل نبي وير جون دخول الجِنان للقاتلْ

شَــآءُ مــن النــاس راتِـعُ هامِــلَّ تُقْتَـــلُ ذُرِّيـــةُ الـــنبي ويـــر

ويلك يا قاتل الحسين لقد بأيِّ وجمه تلقى النبيُّ وقد تعال فاطلب غدًا شفاعته ما الشك عندى في حال قاتله نفسى فدآء الحسين حين غدا ذلك يوم أنحي بشفرته يا عاذلي إنن أحب بن كـــم ميّـــت منهمو بغصـــته ما انتحبَت حولًه قرابتُه أَذْكُرُ مَنْ هُمْ ومَنْ أَصَابَهُمُ مظلوم \_\_\_ةٌ وال\_\_نبيُّ والـــدها ألا مصاليتُ يغضبون لها قد ذُقْتُ ما أنتمُ عليه فما من دينكم حفوةُ النبي وما ال

بُـؤْتَ بحِمْلِ يميل بالحامل في حُفرتـــه مـــن حـــرارة الثاكـــلْ دخلت في قتله مع القاتل ْ أَوْ لاَ فَـردْ حوضَـه مـع الناهــلْ و لا أَرانِي أَشَـــكُ فِي الخِـــاذَلْ إلى المنايـــا غُـــدوَّ لا قافــــلْ على سَنام الإسلام والكاهل ْ أحمد فالتُّرْبُ في فه العاذلْ مغترب القرب القرا نازل عند مقاساة يومه الباسل فيمنعُ الصَّلْبُ سَلْوَةَ الله الله الله الله تُــديرُ أرجــآءَ مقلــة حافــلْ بسلَّة البيض والقَنَا الذابل رجعت من دينكم إلى طآئل \_\_جافي لآل الـنبي كالواصل "

ومن يتأمل في أبيات منصور يعلم أنه كان ملما بذلك التأريخ وتلك الأحاديث، وبما ترتب عليها من مآسيها وما تلتها من المآسي- رحمه الله وإيانا والمؤمنين.

و لما دون الخليل بن أحمد أوزان العروض رآه ابن له فخرج يقول للناس: إن أبي قد جُنَّ، فقال أبوه:

لو كنت تعلم ما أقولُ عَذَرْتَنِي أو كنتُ أجهلُ ما تَقول عذلتُكا لكن جهلت مقالي فعذلتَني وعلمتُ أنك جاهل فعذرتُكا

إن تمحيص الحقيقة يحتاج إلى إمعان وتدبر في هذا وفي ما دبت عليه الوقائع، وفي ما دلت عليه آحاديث أُحر، ومن تتبع كل ذلك فإنها ستوصله إلى برد اليقين فيما يريد الوقوف والتوقف عليه.

هذا والإمام محمد الباقر مات بالجحفة، ودفن في البقيع في قبة أهل البيت مع أبيه على السجاد والحسن سيد شباب أهل الجنة وغيرهما، وفي تاريخ وفاته اختلاف، قيل سنة مآئة وثمانية عشر.

وابنه الإمام جعفر الصادق مولده سنة ثمانين، ووفاته سنة مآئة وثمانية وثمانية وأربعين، دفن في قبة أهل البيت بالبقيع.

والإمام موسى الكاظم ابنه توفي ببغداد، وابنه الإمام على الرضى في مشهد طُوْس، وهو مرادي بالإيراني، وقد سبق إلى بعض الأذهان "ونعم ما سبق إليه"

أن المراد الإمام آية الله الخميني حفظه الله وأطال في عافيته وتأييد عمره، ونعم الإمام هو، ونعم الخلف لخير السلف (١).

والسجاد زين العابدين مولده سنة خمسين، ووفاته بالمدينة سنة أربع وتسعين، دفن في قبة أهل البيت صلوات الله وبركاته على جدهم الأمين وعليه وجميع آله الأكرمين.

والإمام الأعظم زيد الشهيد شقيق الباقر خرج للجهاد في سبيل الله سنة مآئة وإحدى وعشرين، واستشهد ودفن، ثم استُخرج وصُلِبَ أربع سنين، ثم أحرق بالنار في الكوفة، ومشهده مزور معروف شرقي الكوفة.

والإمام الناصر سمي الأطروش لطرش كان في أذنه، ولد سنة مآئتين وثلاثين والإمام الناصر سمي الأطروش لطرش كان في أذنه، ولد سنة ثلاثمآئة وأربع، وكان آية في الشجاعة والعلم والزهد والكرم، وهو الحسن بن علي بن الحسن بن علي بن علي بن علي بن أبي طالب العليظ أجمعين.

والإمام القاسم ترجمان الدين ونجم آل محمد مولده سنة مآئة وسبعين بعد قتل الإمام الحسين بن علي الفخي بأشهر، ووفاته سنة مآئتين واثنتين وأربعين، وقيل: وأربع وأربعين. قال قآئل فيه:

<sup>(</sup>١) حال إعادة الكتاب للطبع قد كان توفي الخميني قبل ١٢ سنة.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

ولو أنه نادى المنادي بمكة بخيف مِنَى في مَنْ تضمُّ المواسمُ مَنْ السيدُ السباق في كل غاية لقال جميعُ الناس لا شكَّ قاسمُ

وهو القاسم بن إبراهيم بن إسماعيل بن إبراهيم بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب صلوات الله عليهم وعلى جدهم سيد المرسلين وعليهم وعلى جميع الآل المطهرين.

وهذه الكوكبة التي ذكرناها من آل محمد بعضٌ من كُلِّ، فلا يخلو زمان عن القآئمين بحجة الله مصداقا لقوله وَالْمُكُلُّمُ : (لن يفترقا حتى يردا علي الحوض)(١).

ومصداقا لما قاله محمد رشيد في تفسير سورة الكوثر: إن الله بَشَرَ نبيه بثلاث بشارات فيها: إحداها أن ذريته لا تنقطع إلى يوم القيامة؛ فما هو بالأبتر، إنما الأبتر شانيه العاص بن وآئل السهمي.

ونزين هذا البحث بكلام أمير المؤمنين كرم الله وجهه الذي أورده أبو الحسن على بن عبد الرحمن بن هذيل في كتابه عين الأدب والسياسة، وهي أيضا موجودة في النهج وغيره. قال كرم الله وجهه لكميل بن زياد: "إن هذه القلوب أوعية، فخيرها أوعاها، فاحفظ عني ما أقول لك ؟ الناس ثلاثة: فعالم

\_\_\_\_\_\_ (۱) سبق تخریجه.

رباني، ومتعلم على سبيل النجاة، وهمج رعاع أتباع كل ناعق، يميلون مع كل ريح، لم يستضيئوا بنور العلم، ولم يلجأوا إلى ركن وثيق، ها إن هاهنا لُعلَّمًا جمًّا -وأشار بيده إلى صدره- لو أصبت له حَمَلَةُ بلي أصيب لَقنًا غير مأمون عليه، مستعملا آلة الدين للدنيا، ومستظهرا بنعم الله على عباده، وبحجه على أوليآئه، أو منقادا لَحَمَلَة الحق لا بصيرة له في احنآئه، ينقدح الشك في قلبه لأول عارض من شبهة، ألا لاذا ولاذاك، أو منهوما باللذة، سلس القيادة للشهوة، أومغرما بالجمع والإدخار، ليسا من رعاة الدين في شيء، أقرب شيء شَبَهًا بهمًا الأنعام السآئمة، كذلك يموت العلم بموت حامليه. اللهم بلي لا تخلو الأرض من قآئم لله بحجة، إما ظاهرا مشهورا، وإما خآئفا مغمورا؛ لئلا تبطل حجج الله وبيناته، وكم ذا وأين؟ أولئك والله الأقلون عددًا، والأعظمون عند الله قدرًا، يحفظ الله بمم حججه وبيانته حتى يودعها نظرآءهم، ويزرعوها في قلوب أشباههم، هجم هم العلم على حقيقة البصيرة، وباشروا روح اليقين، واستلانوا ما استوعره المترفون، وأنسوا بما استوحش منه الجاهلون، وصحبوا الدنيا بأبدان أرواحها معلقة بالمحل الأعلى، أولئك خلفآء الله في أرضه، والدعاة إلى دينه".

هذا بيان للناس يهدي للتي هي أقوم، خرج من المشكاة التي خرج منها كلام من لا ينطق عن الهوى على الله المحمدة ، وأوضح الحجة ، وقوله: ألا لا ذا ولا ذاك، نصب الأعلام على حوانب المحجة ، وأوضح الحجة ، وقوله: ألا لا ذا ولا ذاك،

أي: لا ذا أهلٌ لاستيداع العلم ولا ذاك فأُوْدِعُهُما إياه، كما أن الصنفين الآخرين كذلك؛ فلم يبق إلا نزر يسير أشار إلى قلتهم بقوله: وكم ذا؟، وإلى خفآئهم بقوله: وأين؟.

ونظير هذا الكلام الجليل من بعض الوجوه قوله عليه السلام: "يا ابن الكواً حفظت المسألة فافهم الجواب؛ السنة والله سنة محمد على المبالة فافهم الجواب؛ السنة والله سنة محمد على ، والبدعة والله ما خالفها، والجماعة والله أهل الحق وإن قلوا، والفُرقة والله متابعة أهل الباطل وإن كثروا"، وهذا نفهم معنى يدُ الله مع الجماعة؛ ومَنْ شَذَّ شَذَّ إلى النار. وعلى مثل هذا تَرَكَنَا النبيُّ على بيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك.

ماغارب إلا وآخر طالع مرضاة ربك في لزومهما وإن الكتاب وإن آل محمد إن الكتاب وإن آل محمد إياك تقدم أو تاخر عنهما أنظر بإنصاف إلى أنظارهم في العدل والتوحيد تعلم أنهم قل لا غضاضة في الرجوع إلى الصوا هم باب حطة والسفينة والأما هم حجة الله الي قُرنَ الكتا فعليك بالثقلين تَنْجُ ولا تُبَل

بالسنة الغراوب القرآن شن القلاة عليك حرب عَوان يا عابر الدنيا سبيلُ أمان واعلم بأن هلاكك الطرفان واعلم بأن هلاكك الطرفان والسنص والتأويل بالإمعان أهل الهدى والعلم والإيمان ب عن الخطا ومزالق الشيطان ن وهم أدلتنا إلى الرضوان ب عم بلا ريب مدى الأزمان إن أنكر الملوان والسنقلان

الطبعة الأولى ٢٤٤ هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي \_ صنعاء .

هادی جمان العقد أی جُمان حمَـةُ الـبلاغ وشـوكة الميـزان فاركب معى أركب مع الرُّباني تزوير قال آله أيْ شاني ويل لهم ويل لهم ويلان علم النجاة علامة الإيمان م\_\_\_\_ا دار إلا دار بالفرق\_\_\_\_ان أعدآءه فهو الجهول الماني عهما أسير وساوس الولهان إن لم يتب عن زلة الشنئان حاد وآيات من القرآن أُوَ مَا يخاف الله هذا الثاني والبغض للقالين كل أواني زادي لنيل العفو والرضوان

وعلى الكرار والحسنان وال وبنو على هم وشيعتهم تَرا تلك السفينة في خضَمٍّ هـآئج وحــذار مـن تأويــل أو تحريــف أو جعلوا الحقآئق والهدى تبع الهوى لأخــو الــنبي وداده وولآؤه لَهُو الأحب إلى النبي وربه فمن ادعي حب الوصي معظما ضدان ما اجتمعا ومن زعم اجتما ومال من عاداه قعر جهنم كم حَجَّهُ متواترٌ وصحيحُ آ فأبي قبول الحق ثاني عطفه ووسيلتي يا رب حُبُ محبهم حبى لشيعته وبغض عدائهم

والسنة الغرآء سنة رسول الله عِلَيْنَ ، أي هم كالنجوم كلما غرب نحم طلع آخر لاستمرار حجة الله على عباده بمم كاستمرارها بالثقل الأكبر.

وبيت: إياك تقدم أو تأخر عنهما...الخ، أي عن الثقلين، ولفظ الحديث: (فلا تقدموهما ولا تأخروا عنهما فتهلكوا)، وهو مما دار في كتب ابن حجر الهيثمي، وابن القيم، وابن تيمية. وكلمة الأمان تشير إلى حديث: (أهل بيتي أمان لأهل الأرض، والنجوم أمان لأهل السمآء، فإذا ذهب أهل بيتي من الأرض أتى أهل الأرض ما يوعدون، وإذا ذهب النجوم من السمآء أتى أهل السمآء ما يوعدون) (۱).

وفي وسع القارئ أن يقف على تخريج أي حديث ذكرناه أو نذكره من كتب التخريج، أو الروضة الندية للأمير، أو ذخآئر العقبي أو من ذكرتهم آنفا.

والرضوان: صالح لأن تعني به رضى الله، أو خازن الجنة، فتكون الألف واللام للمح الأصل، والثقلان الأولان الكتاب والعترة، والأخيران الجن والإنس، وربان السفينة قآئدها عبر أمواج البحار بكفآءة، وهو بالنون فقط، وبيآء بعدها أيضا، والتحذير من التأويلات الباطلة والتحريف والتزوير جآء فيه حديث شريف لفظه: (يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين) والكتب الإسلامية في الحديث والتاريخ وعلم الرحال دخلها كثير من هذا. ومَنْ أخلص دينه لله هداه الله حتى يميز الخبيث من الطيب.

<sup>(</sup>١) الصواعق المحرقة ص١٥٢.

والباغض لعلى أو شيعته الراشدين منافق، وقعر جهنم يشير إلى قوله تعالى: ﴿ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [السآء: ١٤٥]، و ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْكَنفِرِينَ فِي جَهَنَّمُ جَمِيعًا ﴾ [السآء: ١٤٠]، ومَنْ عُرِفَ بالبغض يَحْسُنُ التأكد هل مات على ذلك ولم يتب؟ وإلا تاب الله عليه ما لم يكن قد حضره الموت: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُواْ مَا أَسْخَطَ ٱللَّهَ وَكَرِهُواْ رِضُوانَهُ وَالْمُحَالَ اللهَ عَلَيه مَا لم يكن قد حضره الموت: ﴿ وَالْمُ اللَّهُ مُلْهُمُ اللَّهُ مُلْهُمُ اللَّهُ مُ اللَّهُ وَكَرِهُواْ رِضُوانَهُ وَاللَّهُ وَكَرِهُواْ رِضُوانَهُ وَاللَّهُ وَكَرِهُواْ رَضُوانَهُ وَاللَّهُ وَكَرِهُواْ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا مَا اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ مِنْ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ مِنْ اللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ مَنْ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ مِنْ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ فَاللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا مَا اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ لَا مُعَلِّلُهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّ

وفي حديث عن العباس بن عبد المطلب قال له النبي على الموالله لا يؤمنون -ثلاثا- حتى يحبوكم لله ولأجلي)، وفي حديث قال له على الله النبي وفي عدم يدخلون الجنة)؛ وهذا نص في عدم إيماهم المعتد به؛ لبغضهم لآل النبي وفي عدم دخولهم الجنة، وفي حديث عمار: (يدعونه إلى النار)، دليل أهم أهلها إن لم يتوبوا وإلا فالحديث لغو لا معني له.

وفي بعض الآثار: أوحى الله إلى نبي من الأنبياء السَّلِيَّةِ: (قل لفلان الزاهد: أمَّا زُهدُك في الدنيا فقد تعجلت به الراحة، وأما انقطاعُك إليَّ فقد اكتسبت به العزَّة، ولكن ما عملت في ما لي عليك؟ ، قال: يا رب وما لك عليَّ بعد هذا؟ ، قال: هل واليت فيَّ وليًّا أو عاديت فيَّ عدوًا؟ ، انتهى).

وهذا مطابق لقوله تعالى: ﴿ لاَ تَجَدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ يُوارَدُونَ مَنْ حَادَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوۤاْ ءَابَآءَهُمۡ أَوۡ أَبْنَآءَهُمۡ أَوۡ

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

إِخُوانَهُمْ أَوْ عَشِيرَةُمْ ، و [الهاملة:٢٦] لحديث: (من عادى لي وليًّا فقد آذنته بالحرب).

وفي حب شيعة على وآله أحاديث كثيرة: من بواعثها عِلْمُ الله تعالى بما سَيُكْذَبُ عليه، ويُؤْمَرُ بسبه والبرآءة منه. اللهم ارزقنا حبك وحب من يحبك ويحب نبيك وآل نبيك يا ذا الجلال والإكرام، واجعلنا مع حبيبك ومحتباك سِلْمًا لمن سالم حَرْبًا لمن حارب.

والمراد بتراجمة البلاغ تراجمة القرآن الكريم، والبلاغ من أسمآئه، قال تعالى: ﴿هَاذَا بَلَنُعُ لِلنَّاسِ ﴾ [براهيم: ٥٠]، والملوان الليل والنهار، والإسناد إليهما مجاز عقلي علاقته الظرفية، والهادي في البيت هو "الإمام الأعظم الهادي إلى الحق".

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

## الإمام الأعظم الهادي إلى الحق

يحيى بن الحسين بن القاسم بن إبراهيم بن إسماعيل بن إبراهيم بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب، وأم إبراهيم بن الحسن المثني هي فاطمة بنت الحسين بن علي، فإبراهيم سليل السبطين الحسن والحسين، ولدته فاطمة الزهرآء وعلي المرتضى مرتين، وسيدُ الخمسة أهل الكسآء وأعظمُهم، أفضلُ مَنْ حملت الغبرآء وأظلت السمآء محمدٌ المصطفى؛ هؤلآء ولدوا كلُّهم إبراهيم الشبيه برسول الله مرتين.

وقد ذهبت جماعة من أهل اليمن إلى مدينة رسول الله على قاصدين إلى الهادي يجيى الكيل لمن الشيخ المالة على المالة على المالة البلاء بأهل اليمن من جرآء الفتن، وتطاحن الرؤساء فيما بينهم واشتدت وطأة الظالمين على الضعفاء حتى كان اليأس، وعظم البأس، وبلغ الحال إلى أن بعض الأجناد كانوا لا يكتفون باغتصاب النسآء؛ فربما رأوا غلاما وسيما فيأخذونه من بين الناس، واحتفى الأمن والاستقرار عن طول اليمن وعرضها على الأنفس والأعراض والأموال.

فلما وصلَت إلى يحيى تكلم الجماعة وأقاموا عليه الحجة، أجاهم وشرط عليهم الطاعة ما عمل بكتاب الله، وعلى نفسه أن لا طاعة له إذا عصى الله، ولبث في اليمن عامين فكان من بعض الجند نَهْبُ فاكهة على بعض الرعايا، فقام الهادي فيهم وقال: إنْ هي إلا سيرة محمد على الله وإلا فالنار، ولن أكون فيكم كالمصباح يحرق نفسه ليضيء غيره، وانكفأ عآئدا إلى المدينة؛ فتعاظمت

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

المحن، وتفاقمت الفتن، فاضطر أهل اليمن إلى الذهاب إليه ثانيا، وبعد إلحاح أقنعوه فعاد سنة أربع وثمانين ومآئتين، واستمر إلى سنة ثمان وتسعين يقاتل في سبيل الله في زمرة من الخيرة الأبرار من اليمنيين ومن مختلف الأقطار (١).

وإلى جانب قتاله بالسيف لم ينقطع جهاده بالقلم واللسان، وتخلدت انتصاراته بهما إلى يوم القيامة حيث طهر اليمن من رجس الجبر والتشبيه والقرمطة؛ ونشر فيها العدل والتوحيد، والعمل بكتاب الله وسنة نبيه، ومنع من التقليد، وفتح باب الاجتهاد وأبواب الجهاد، وقاتل في إحدى وثمانين معركة كان في كل منها في مقدمة المجاهدين كما شرط هذا على نفسه في كلام عظيم. ولا يعرف قدره، وينزله في المنزلة التي بوأه الله إياها إلا من قرأ سيرته، واستشف من كلامه ورسآئله سريرته، فهو في اليمن يعسوب المجاهدين المحقين، وإمام آئمة الجهاد والاجتهاد الراسخين المحققين، أقواهم حجة، وأهداهم محجة.

<sup>(</sup>۱) كانوا رضوان الله عليهم مصداق ما جاء في حديث أبي ثعلبة: "الصبر فيهن مثل قبض على الجمر، للعامل أجر خمسين يعملون مثل عمله. قلت: يا رسول الله، أجر خمسين منهم؟، قال: أجر خمسين منكم كانوا غرباء في الناس". وكثير منهم كانوا غرباء عن أوطاهم، غرباء بتقواهم وصبرهم الذي لا تتحمله الجبال، غرباء بثباقم على هذا حتى لقوا الله شهداء. وجاء في حديث شريف: (طوبي للغرباء).

قيل له وقد كاد يكبر تكبيرة الإحرام: ممن المعاصي؟ ، فالتفت وقال: ومَنِ العاصي؟ !، فأحجم السآئل الذي تحيَّن ذلك الوقت لسؤ آله لعلمه أن يجيى يرى الكذب من نواقض الوضوء.

وما الهزم في معركة قط. قائم ليله، صائم أكثر أيامه. من أزهد الناس: في مأكله، وملبسه، ومسكنه. وبيتُ: انظر بإنصاف إلى أنظارهم...الخ، والبيت الذي يليه شاهدُهما سيرة يجيى، وسيرة زيد بن علي، وثروهما، وثروة القاسم بن إبراهيم العلمية وغيرهم من علمآء أهل البيت عليهم جميعا سلامُ الله ورحمته وبركاته.

ومن قرأ وأنصف علم ألهم مصداق حديث الثقلين أهل الهدى والعلم والإيمان، وإذا أحببت أن تزداد يقينا من هذا فقارن بين أخلاق وسلوك أهل هذا البيت النبوي وغيرهم، فبضدها تتبين الأشيآء، وستجد العجب العجاب من حلمهم وعفوهم وكرمهم ومروء تهم وزهدهم وعدلهم. فقارِنْ مثلا بين أخلاق علي وسلوكه وضميره وبين أخلاق وسلوك وضمير خصمه يوم سبق خصمه إلى شرعة المآء بصفين فمنع عليا وأصحابه أن يستقوا، وحاول أن يقتلهم عطشا؛ فاضطر أصحاب علي للقتال على المآء، فلما أَجْلُوا خصومهم وأرادوا أن يعاقبوا . عمل ما عوقبوا أمرهم على أن يتركوهم يستقوا، وقسمًا براً بفضل الشين لو تمكنوا من منع علي لأهلكوه وأصحابه عطشا، ودليل هذا ليس من ذلك اليوم ببعيد؛ فإلهم قتلوا الحسين وأطفاله وصحبه عطشا يوم الطف، وكانوا

يلوحون لأصحاب الحسين بالمآء وقد أشرفوا على الموت عطشا ويقسمون لهم أن لا يذوقوه حتى يفارقوا الحياة، وفعلا لم يذوقوه. وقد استعطفهم الحسين لطفلينن إذ اشتد بهم سعير العطش فرفع لهم أصْغَرَهُما وهو في نحو عام ونصف أو عامين وناشدهم أن يسقوه فكان جوابهم أن سددوا سهما إلى فم الطفل فقتله بعد أن حاد بنفسه ينازع والدم ينبعث من داخل حلقه من الرمية والسهم، وكان جوابهم لابن الأربع سنوات أن رموه بسهم في ثغرة نحره فمات بعد معالجة سكرات الموت في حضن أبيه بالسهم والعطش معا، وفي ذلك يقول عبد الباقي العمرى:

شن بنو حَرْبِ على ابْنِ سِلْمِهِمْ للحرب نارا أوقدوها فاغتدوا وقطعوا وشآئج الأرحام في لا بكت السماء أجدات الألى تالله مايفعل هذا غيرُ مَنْ صدوه عن ماء الفرات صاديا

للحرب يوم الطف حيلا شُرَّبا - ويل هم - لنار ربي حطبا ماض بتامور القلوب انشعبا أبكوا على فقد الحسين زينبا أنكر حشره غدا وكذبا فاختار من حوض أبيه مشربا

وقد ماتوا جميعا وهم يرون ماء الفرات تتمرغ فيه كلاب السواد وليس بينهم وبينه إلا سد منيع من حيش الأمويين.

وقارن أيضا بين رسول الله عِلْمَا يوم قال: اذهبوا فأنتم الطلقآء، وكذا بين موقف علي وقد ظفر بمروان وشيعته يوم الجمل، وموقف ابن زياد ويزيد

من أسارى الطف، وعدم اكتفآئهم بقتل الحسين؛ بل حَملَهُم شدة الحقد والبغض للخمسة أهل الكسآء المتمثل في عبثهم بالمنع من المآء، وسفك الدمآء، ولهب النسآء، والتعزير بهم بين الملأ، والتطواف بهم في الشوارع، وإركابهم على الأقتاب من الكوفة إلى تخوم الشام.

لم يكتفوا بهذا بل سخروا عشرا من الخيول تدوس ذاهبة وآيبة مرارا عديدة حسد الحسين الشريف، وماذا الذي أفادوه من هذا كله؟ وماذا كان عليهم لو سقوا الأطفال؟ بل الجميع، هل كانوا يخشون أن يموتوا عطشا إذا شربت هذه الجماعة الصغيرة الأسيرة بين أربعة آلاف فارس؟ كلا إلها الضمآئر، والأخلاق، والسلوك، والجرأة على الله؛ وكل إنآء بالذي فيه ينضح.

وأَوْصَى عليٌّ أن يحسنوا إلى ابن ملجم، وهو مَنْ تَعْلَم!

وفي الجليس والأنيس قصة: خلاصتها أن ابنا لهشام بن عبد الملك كان يتخفى من المنصور الدوانيقي، فعرف المنصور أنه بين الحجيج، فلما أكمل الناس الصلاة بالحرم قام الحرس على الأبواب وأغلقوها إلا بابا، كان لا يخرج أحد إلا بعد أن يعرفوا أنه غير المطلوب، وكان من ضمن الجمع رجل من ذرية زيد بن على رأى بجانبه إنسانا قد تغير وجهه واستطار لبه، فلما سأله عن السبب ؟ قال: أنا المطلوب وهذا من أجلي، وسأله من هو ؟ قال: أنا فلان، فأيس

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

الرجل وقال في نفسه :أبي قاتلُ أبيه وهو أشد علي من المنصور ، فطمأنه الزيدي وأعمل الحيلة حتى أنحاه (أ) وقال :أنا إلى مساعدتك وإنقاذك أحوج (أ)، ﴿وَلَا تَزِرُ وَالرَرَةُ وِزْرَ أُخْرَك ﴾. وكم هناك من حوادث تدلك أن آل محمد أهل الأحلاق والتواضع والرحمة والعدل وغيرها.

اللهم اهدنا لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت، واصرف عنا سيئها لا يصرف عنا سيئها إلا أنت، واجعلنا مهتدين مقتدين بمن بعثته متمما لمكارم الأخلاق محمد عليها .

ولما مُنعَ عثمانُ عن المآء لقي الحسنان مالقيا في إيصال المآء إليه والدفاع عنه؛ بينما أَمَرَ معاويةُ الذاهبين من الشام لنصرته أن لا يغادروا دومة الجندل حتى يلحقهم؛ مكيدةً منه لعثمان؛ لأنه لا يريد نصرته إنما يريد أن تتم الجريمة؛ لأنها وسيلته للغاية التي هدف إليها.

<sup>(</sup>۱) يروى أنه قال له: تظاهر أنك عبدي، وأقوم بسحبك وضربك وشتمك وخرج به من أمام عساكر المنصور وقد سألوه ماذا صنع هذا؟ فقال: هذا الخبيث عبدي فعل كذا وكذا قبحه الله من عبد سوء فحاولوا تمدئته، ونصحوا العبد الذي هو مطلوب بطاعة سيده وهكذا أنقذه من الموت وأمّنه حين انتهك أبو الدوانق حرمة البيت الذي يأمن فيه الخآئف.

<sup>(</sup>٢) أي إلى فعل المعروف وعمل الجميل الذي يعشقه دآئما آل بيت النبوة.

وإذا كان الزبير قد قَتَل بالبصرة بعضَ الثآئرين فإن معاوية لم يعاقب أحدا منهم أدبى عقوبة لما صاروا تحت حكمه، ومثلُ هذا مغتفر عند النواصب كاستلحاق معاوية لابن زياد – وإن رد بذلك حكم رسول الله (۱) – وكحمله ليزيد على رقاب المهاجرين والأنصار، وأمْرِهِ لابنه أن يولي عبيد الله بن زياد، وإن رابه شيء من أهل مدينة النبي فيبعث عليهم مُسْلِمَ بْنَ عقبةَ المُرِّي الذي فعل بهم ما تعلمون.

وكتأسيسه للعن الإمام على على جميع المنابر كل جمعة، وأمره باستمراره، فإن كل هذا مغتفر عند النواصب وإن لهى النبي عن إيذآء المؤمنين؛ حصوصا أصحابه، وخصوصا صنوه، وحامل لوآئه يوم القيامة، وهارونه، وولي كل مؤمن ومؤمنه، وإن لهى الله عن ذلك بقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلله وَرَسُولَهُ وَمَوْمَنهُ الله فِي ٱلدُّنيَا وَٱلْأَخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُهينًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤُذُونَ الله وَالله عَن ذلك بقوله عَذَابًا مُهينًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ الله وَالله عَن الله عَن الله عَن الله وَالله عَن الله عَن الله عَن الله عَن الله عَن الله وَالله عَن الله وَالله والله و

<sup>(</sup>١) وهو قوله: الولد للفراش وللعاهر الحجر.

سبعين ألفا من جيش الحق، وغرر بنحو مآنة ألف من جيش البغي فقتلوا - كل هذا وغيره كثير مغتفر عند النواصب، وجُرْحُ معاوية عندهم جُبَارِ (()، وإن كان الله تعالى قال في حديث قدسي: (من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب)، وإن كان الله سبحانه قال في فرقانه: ﴿لا يَجُدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ الْمَافِقِ وَكُلُ وَمُنُونَ مَنْ حَآدٌ ٱللهَ وَرَسُولُهُ ﴿ [الحادلة: ٢٢]، وإن كان النبي عَلَيْ قال لعلى: (لا يُحبُّكُ إلا مؤمن ولا يُبغضُك إلا مُنافِقٌ) ((). وإن كان على أحد المبشرين بالجنة. وإن كان داعيا إلى الجنة، وإن كان معاوية داعية إلى النار؛ فكل هذا مغتفر عند النواصب لا يلتفت إليه ولا يقيمون له وزنًا. قال الله سبحانه: ﴿قُلُ هَلُ نُنْبِئُكُم بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ﴿ اللهِ اللهِ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ تَخْسَبُونَ أَنَّهُمْ مَنْ وَلَ اللهِ اللهِ اللهِ ولا يقيمون له وزنًا. قال الله سبحانه: وهُمْ تَخْسَبُونَ أَنَّهُمْ مَنْ صَلَّ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ويصم.

<sup>(</sup>١) يشير إلى العجماء حرحها حبار" أي لا شيء في حناية الدابة".

<sup>(</sup>۲) الترمذي ١٦١٥رقم ٣٧٣٦، مسلم ٨٦/١ رقم ٨٧وشرحه النووي ١-٢٤/٢-٥٦رقم الحديث ١٣١، ابن ماجه ٢/١٤رقم ١١١، فتح الباري ٢/٣١، تأريخ الإسلام عهد الخلفاء ص ٣٣٤، تذكرة الحفاظ ١٠/١، المستدرك ١٢٩/٣، الاعتصام ٢/١١-٤٠، أمالي أبي طالب ٤٩، أسد الغابة ٤٠٠، والخصآئص للنسآئي ص ١٠١١-٢٠، مجمع الزو آئد ١٣٣/٩ وغيرهم كثير.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

وعين الرضاعن كل عيب كليلة كما أن عين السخط تبدي المساويا وما أسآء كرم الله وجهه وحاشاه وهو المطهر من الأدناس، ولكن قضى الله على لسان نبيه أنه لا يحبه إلا مؤمن ولا يبغضه إلا منافق، وإذا الهمونا بالغلو، وادعو مع ذلك حبهم لعلي فهو مجرد مغالطة ونعوذ بالله من الغلو في حبه، والله يشهد إلهم لكاذبون.

وفي حديث شريف: (الكِبْرُ غَمْطُ النَّاسِ وبَطَرُ الحقِّ) (')، ﴿رَبَّنَآ إِنَّكَ تَعْلَمُرُ مَا خُيِّفِي وَمَا ثُعْلِنُ ۖ وَمَا تَخَفِّفَيْ عَلَى ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ مَا خُيِّفِي وَمَا ثُعْلِنُ ۗ وَمَا تَخَفِّفَيْ عَلَى ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ .[ابراهيم:٣٨].

اللهم وإنا نشكو إليك بالظالمين الذين يعظمون من صغرت، ويوالون من عاديت أمثال الأسود العنسي وعلي بن الفضل، ويصغرون من عظمت، ويعادون من واليت أمثال عبدك يجيى بن الحسين بن رسول الله، ويعرفون نعمة الله ثم ينكرونها، بل بلغ الحال ببعض إلى أن قال كما قيل: قد تركت الصلاة على محمد في الصلاة من أجل آله كما تركها ابن الزبير على النبي نفسه لئلا تشمخ أنوف بني هاشم على حد تعبيره وتصوره.

<sup>(</sup>۱) مسلم ۱/ص ۹۳، ابن حبان ۱۲/ص ۲۸۰ رقم ۶۶۰، المستدرك ۱/ص ۷۸ رقم ۹۹، المستدرك ۱/ص ۷۸ رقم ۹۹، المستدرك ۲/ص ۲۸۰۱ رقم ۷۳۹۱.

والله يشهد على ما تبطن سريري من أنني أحب لهم أن ينيبوا إلى ربهم وأن يسلموا له، وأن نسير جميعا إلى الله في طريق واحدة هي صراطه المستقيم، وأن لا يقنطوا وأن لا أقنط أنا أيضا من رحمة الله بما أسرفنا على أنفسنا ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ مِهُ وَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الرمر: ٥٣].

فليراجع كل منا ضميره، وفهرس أعماله وأقواله؛ فهناتي وذنوبي التي خفيت على الناس بستر الله الحليم الرحيم أكثر وأكبر من ما انكشف وظهر، وكما أحب لنفسي التوفيق للمتاب أحب ذلك لجميع الناس لافرق بين من

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

يودني ويبغضني، ولنحمد الله على نعمته بقبول التوبة والتمكن منها فيما بقي من الحياة. وفي أمالي المرشد بالله لأبي بكر العلاف رحمه الله:

ماعدره بعد أربعين سَنهُ أطال عن أخذ حذره وسَنهُ عن ذنبه قبل لُبسِه كَفَنهُ عن ذنبه قبل لُبسِه كَفَنهُ أما رأيت الشرى ومن سَكَنهُ يُسَرِّ من بعده وقد دَفَنهُ فلم يُطِلُ بعد موته حَزَنهُ فلم يُطِلُ بعد موته حَزَنهُ والسروح منه مفارقٌ بَدَنهُ سيئةً أو تزيد في حَسَنهُ وهي بما قدّمتْه مرهنه مفاخزنه عليه فيها تُسَلِّمُ الخزنهُ والويل عند الحساب للْحَوَنهُ ذو العرش منا وبين من لَعَنهُ

ما عذر من جَرَّ خاليا رسَنه أكلما طالت الحياة به ما عذر من لم يَكف منتهيًا يما ساكن القصرفي بُلَهْنيَة عجبت من ذي أخ يُسَرَّ به طالت به في الحياة بمجتُه على الخرم الذنب لا يفارقه قل لي إذا مت كيف تَنْقُصُ من وكيف للنفس بالنجاة غدًا وكيف للنفس بالنجاة غدًا كم مسلم يسكن الجنان غدًا طوبي لمن لم يخن أمانته كم بين من خصَّه برحمته

والأمانة في هذه الأبيات هي نفسها التي في قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا اللهِ فَا اللهُ عَلَى السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلُهُمَا وَأَشْفَقْنَ

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولاً ﴾ [الأحزاب: ٧٦]، وفي الحديث: ( الصلاة أمانة ..وعدد أشيآء) فالمراد بالأمانة التكاليف الربانية فعلا وتركا.

ومما أعجبني كثيرا قول أبي حازم رحمه الله أحد التابعين: "ما أحببت أن يكون معك غدا فقدمه اليوم" وقوله: "كل عمل تكره من أجله الموت فاتركه لئلا يضرك متى مت". فليمعن كلنا النظر في هذا فعسى ولعل. ألا وما أغنى الناس عن الكتابة في ما كان من الفتن والمحن في الصدر الأول، وما أشد حاجة المسلمين إلى إغفالها وتناسيها، لكن ماذا تقول لمن يَحُشون نارها، ويثيرون المسلمين بإثارها، ويرمو هم بالشرك وبكل داهية (")، ولو تُرك القطا ليلا لناما، ولله القآئل:

ولا خير في حلم إذا لم يكن له بوادر تحمي صفوه أن يكدّرا

أيها الملحون على بطلب هذا التعليق لبيان الحق فيما يتهموننا به من الابتداع والخروج عن جماعة الحق في عقائدنا وعباداتنا هذا ملخص لمجموع ما ورد إلى من أسئلة خلال تسع سنوات تقريبا إلى التأريخ، فأقول: يجب أن تفهم أن البدعة المحرمة هي ما خالف حكم الله باتفاق، ولو عمل بها وقبلها الأغلبية

<sup>(</sup>۱) كقولهم فينا: نحن الخوارج، وإمامنا زيدٌ خارجي، وجده الحسين خارجي، وزيد أمير المؤمنين ونحن روافض. ومن أشد السب أو أشده إذا سب بعضهم بعضا أن يقول له: يا زيدي.

الساحقة من المسلمين؛ فإلها ضلالة، ولأهلها النار كما أفادته كلمة علي السلاكورة آخر التعليق الذي قبل هذا. فأما ما لا يخالف حكم الله، أو كان محل خلاف واحتهاد: فإن كان عملا رآه المسلمون حسنا فهو عند الله حسن وذلك فيما لا نص فيه من المشرع صلوات الله عليه وسلامه، وإن كان عملا يراه المسلمون قبيحا فهو كذلك عند الله إذا لم يكن فيه نص من الشارع مثلا ذكر المقريزي رحمه الله أن الحشيشة لم تعرف إلا أو آئل القرن السابع في مصر، فلم يُحكم بتحريمها إلا بعد وقت، وبعد يقظة الناس إلى تأثيرها في متعاطيها، فلما كثر مستقبحوها حرمت بالقياس عند القآئلين به، أو بدحولها في العمومات والمطلقات عند المانعين منه.

وقد وحدت أنا في مصر من الدكاترة الأطبآء المتدينين في أو آئل الثمانينات من قرننا هذا الرابع عشر الهجري القمري من ينكر تحريمها ويستنكر ذلك، ومثل هذا يعتبر شاذا بالنظر إلى اقتناع الجمهور بتحريمها، وأعني جمهور العلمآء من جميع المذاهب، فأما ما لم يرد فيه نصٌ كأن تجد حديثا شريفا يقول: مَنْ قال كذا عشرا، أو سبح ثلاثا وثلاثين وحَمَّدَ مثلها، وكبَّرَ مثلها، أو من صلى ركعتين في كذا، ومن ذكر الله بكذا فعملت ذلك ووجدت رغبة فزدت على ذلك واستحسنت مداومة ذلك طلبا للمزيد من الثواب، أو لمجرد الرغبة في الطاعة، أو عظمت يوما من أيام الله كما يعظم اليمنيون أول جمعة من رجب؛ لأنه يوم إسلامهم، أو يوم مولد رسول الله عليه إعظاما لنعمة الله علينا بإرساله

أو إيقاظا للناس إلى ذلك؛ ولما يصحب ذلك من قرآءة لسيرته، وانتفاع بالتذكير واتعاظ، ولما يتبع هذا من بر بالأقارب وصلة للأرحام وتأثير في سلوك ما، فمثل هذا لا يخالف بل يشاكل ويوالف ما أمر الله به وهو من جنسه.

<sup>(</sup>۱) مسلم ۲۰۰/٤۱۹/۱، ابن خزيمة ۲۲۳۲/۱۳۷۱، وفيها أنه أثنا عشر ملكا أو بضع وثلاثون ملكا ، ابن حبان٥/١٢٥/١٢٥/١ المستدرك ١/ ٣٨٤.

<sup>(</sup>٢) مسلم ٢٦٩٢/٤، النسآئي ١٦٤/٦ رقم ١٤٣٠، الترمذي٥/١٥/٥٤٩، أحمد ٣٨٢١/٢.

<sup>(</sup>٣) فإن قال قآتل: قوله (إلا من زاد) تشريع . فهو مكابر أو بليد، ولما ألزم ابن عمر نفسه أن يصوم الدهر لم ينهره لأنه ابتدع ما لم يؤمر به، بل نصحه أن يصوم صوم داوود، ومن كثير نحو هذا يستفاد عدم الحجر والتحجر.

وكان ابن مسعود يصلي على النبي بصيغة أَلفَهَا هو مع أنه ممن سمع الصيغة التي علمهم إياها النبي. وكان النبي يلبي وآخرون يزيدون وينقصون دون رجوع إليه فلم ينكر. وكم من أمثال لهذا مما يدلك على أن البدعة الضالة هي ما ليس عليه أمر الله. ومن فعل من هذا شيئا فهو رد عليه لأنه من الضلال.

أما تفسير الجامدين للبدعة وتزمتهم فهو وهم وسوء فهم لمقاصد الشرع واللغة. وكلام أوَّلِيهم ومتأخر يهم مضطرب، والتراجع ممن حسن فهمهم مشوب بالتعصب والأنفة عن الاعتراف، كاختراع الكسب (۱)، وكقولهم: وحَه لا كالأوجه؛ إذ لامناص من التشبيه بقولهم (لا كالأوجه)، ولا من خوضهم في ذات الله سبحانه المنهي عنه ، ولا مجال عن التسليم بالمجاز ولا نجاة بغيره ، ولامناص من الجبر بزعم الكسب إذا لم يكن هو العمل بالاختيار. والأنفة الداخلة في حديث: (الكبر غَمْطُ الناس وبَطَرُ الحق) (۱) والاعتراف فضيلة عند

<sup>(</sup>۱) الذي قال به الأشاعرة حين وحدوا قول شيخهم أبي الحسن الأشعري بأن العبد في فعله كالورقة في مهب الريح، والقلم في يد الكاتب، كلام لا يقبله العقل ولا النقل، فقالوا: عن عمل العبد خُلْقٌ لله كسُبٌ للعبد. لما ظهر لهم بشناعة نسبة القبآئح إلى الله قالوا: بالكسب؛ ولكن ما زال الإشكال باقيا؛ لأن الكسب إن كان من فعل العبد فلم يخرجوا عن الاعتزال، وإن كان من فعل الله فلم يخرجوا عن الجبر، وقولهم بالكسب بمثابة فعل بين فاعلين وهو مستحيل.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماتي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقيم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

الله وعند خلقه. وكلامي في هذا اقتضته السؤآلات الموجهة إليَّ وإن لم تشر إليه المنظومة (').

وأحتم هذه القطعة من التعليق بقولي للقآئلين: ماذا نعمل في مواقف يختلف أهلها؟ فأقول: انْهَوْهُمْ عن الخوض فيما يختلفون فيه، وإلا فقوموا عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره ، ولا تماروا، ولا تردوا على من ترونه مخطئا مصرًا، واسكتوا ما لم يكن مسترشدا فقولوا الحق بالتي هي أحسن، وأقول للسآئل: هل يجب لعن الفاسق؟ إن كان قد مات فقد قَدمَ على ما قدّم؛ ولا وجوبَ مطلقا للعن فاسق أو كافر ،وإن كان حيا فاجعل النصح مكان اللعن، والدعآء له بالهداية. وإن كان المراد هو الجواب: فبالنسبة للميت لابد أن تتحقق من أنه مات مصرا غير تآئب، والآيات الواردة في مثل لعن الله والملآئكة والناس، ومثل مات مصرا غير تآئب، والآيات الواردة في مثل لعن الله والملآئكة والناس، ومثل حديث ستة أو سبعة لعنتهم، وكلُّ نبي قبلي... الخ<sup>(۱)</sup> تدل على الجواز.

<sup>(</sup>١) كما يقتضيه الرباط الوثيق بينه وبين ما في المنظومة.

<sup>(</sup>٢) ابن حبان ٢١٠١/رقم ٢٧٥٥ ، المستدرك٩١/١ رقم ٢١٠١، المستدرك٢١/١٥ رقم ٢٩٤٠ و والمستدرك٤١/١٠ رقم ١٠١/١ رقم ١٠١/١ رقم ١٠١/١ رقم ١٠١/١ رقم ٢١٥٤ و والمستدرك٤١/١ المعجم الكبير للطبراني ٢١٥٣ و والمستأثر بالغي". بلفظ رقم ٢٨٨٣، المعجم الكبير١٥/ص٤٣ رقم ٨٩ بلفظ: "سبعة لعنتهم" وزآئد: " والمستأثر بالغي". بلفظ "ستة لعنتهم ولعنهم كل نبي مجاب: الزآئد في كتاب الله، والمكذب بقدر الله، والسلط بالجبروت ليذل بذلك من اعز الله ، وليعز به من أذل الله، والمستحل لحرم الله، والمستحل من عترتي ما حرم، والتارك لسنيّ". وفي المعجم الكبير ٢٣/١٧ برقم ٨٩ بلفظ: (سبعة لعنتهم) وزائد: ( والمستأثر بالفيئ) .

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماتي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقيم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

وأقول للسآئلين عن قولي ومعتقدي فيمن عادى عليا وقاتلوه وماتوا على هذا، فأقول: قولي فيهم ومعتقدي هو قول علي الكيلا فيهم ومعتقده، فإن لم تكونوا قد وقفتم عليه فتتبعوه في مظانه ،وعلي قرين القرآن كما سبق، ويأتي بعض من ذلك ويسعني ما يسعه، وعلي كرم الله وجهه أتقى لله من المتحرجين بجهالة وتعصب كتحرج الخوارج، وفهمهم السقيم، وأمُرهم معلوم، على أن تَحَرُّجَهُمْ مُنَافٍ لما أوجب الله من موالاة أوليآئه، ومعاداة أعدآئه. وعلي أهدى سلا.

ومن بحث فيما سبق ويأتي مخلصا لله عرف الحق. وعجبي كثيرٌ من السآئلين؛ أليس في وسعهم أن يقرؤا كتابا من كتب أهل البيت السَّيْفَلا في أصول الدين، فهل بلغ ضعف الهمم بنا إلى حد أن نكتفي بما يجيب المسؤول. زد على هذا أن الاعتماد عليه وحده لا يكفي لما فيه من شآئبة التقليد في العقيدة. وفي الحديث: (مَنْ أحذ دينه عن التفكر في آلاء الله، والتدبر لكتاب الله، والتفهم لسنتي – زالت الرواسي و لم يَزُل. ومَنْ أحذ دينه من أفواه الرجال، وقلدهم فيه حذهب به الرجال من يمين إلى شمال؛ وكان من دين الله على أعظم زوال)، وأنا(()) فيما أحرر إنما أنصب لكم الأعلام الدالة على الطريق؛ فأكتفى لذلكم وأنا(())

<sup>(</sup>١) قد سألتُ المؤلف حفظه الله وأفادنا بعلمه عن تحريم التقليد، ثم قولنا بوجوب متابعة عقيدة آل البيت في العدل والتوحيد وافترضنا شخصا يبحث مخلصا عن الحق ، فخالف أهل البيت في الرأي، وكان=

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يملي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

عجرد الإشارة إلى الدليل: من الكتاب، والسنة، والعقل، وعليكم أن تأخذوه من مكانه كاملا، وتمعنوا النظر سآئلين الله سؤآل المضطر للهداية، وفي وسعكم أن تقرؤا من المختصرات مثل عقآئد آل محمد للديلمي، ولم أطلع عليه وإنما قيل: إنه مختصر مفيد، أو البدر الساري لعز الدين بن الحسن، أو ينابيع النصيحة، أو الثلاثين المسألة لابن حابس (أ)، فهناك التحقيق، وهنا مجرد دلالة على الطريق، وبحسب ما عندي فقط ﴿وَمَن قُلُورَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ وَ فَلْيُنفِقُ مِمَّا ءَاتَنهُ ٱللَّهُ ﴾ [الطلاق: ٧].

واعلموا جميعا أن ما صح عن رسول الله عِلَيْكُمْ هو لاحِقُ في حجيته بحجة كتاب الله سبحانه؛ لأن النبي لا ينطق عن الهوى، وهو لاحِقُ بالثّقلِ الأكبر الذي وصانا به رسول الله قَبْلَ الثقل الأصغر الذي هو آل محمد. وكم تمنيت - ولو

<sup>=</sup>الجواب أن هذا لن و لم يحدث طالما وحد الإحلاص والانقياد للحق؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا لَلُهُدَىٰ ﴾ وقوله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَٱتَّقَیٰ لَلْهُدَیٰ ﴾ وقوله تعالی: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَیٰ وَٱتَّقَیٰ ﴾ وقوله تعالی: ﴿فَأَمَّا مَنْ خَنِلَ وَٱسْتَغْنَیٰ ﴾ وقوله تعالی: ﴿فَامَّا مَنْ خَنِلَ وَٱسْتَغْنَیٰ ﴾ وكذّ ب بِٱلحُسْنَیٰ ﴾ فَسُنُیسِّرُهُ ولِلْهُ سُرَیٰ ﴾ وهذه الآیات وغیرها یتبین أن الإخلاص الخالص موجب للوصول إلى الحق، فإذا خالف فقد أي من جهة نفسه وتبین أن في إخلاصه شیئا؛ لأن الحق أبلج واضح.

<sup>(</sup>١) عقائد آل محمد للديلمي، والبدر الساري لعز الدين بن الحسن، والثلاثين المسألة لابن حابس.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يملي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

أن التمني مذموم – لو يمحو الله من بطون الدفاتر كلَّ ما كُذِبَ به على رسول الله، وكلَّ تأويل مخالف لمراد الله ورسوله كما فعل سبحانه بصحيفة قطيعة قريش لبني هاشم، وما أبقى فيها إلا الحق خالصا، إذن لخفت البلوى، وتضآءلت الكتب الدينية إلى أقل من معشارها؛ فالعلم نقطة كثّرها الجاهلون، وشغلوا طالبي الحق بباطلهم ،وضيعوا عليهم أعمارهم، ولات حين مناص من ذلكم؛ فما أشد حساهم، ﴿فَوَيْلُ لَّهُم مِّمًا كَتَبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمًا كَتَبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمًا كَتَبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمًا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مِّمًا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمًا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مِّمًا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَكُهُم مِّمًا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُ لَيْعَالِهُمْ اللهُمْ اللهُ القَائِلُ : –

فلا تكتب بكفك غير شيء يسرك في القيامة أن تراه (١)

<sup>(</sup>۱) قبله: وما من كاتب إلا سيفني ويبقى الدهرُ ما كتبت يداهُ.

## العدل والتوحيد أو الجبر والتشبيه والمجاز إلى المفاز

في الخلق كُن مُتَفَكِّرًا تُبْصرْ ومَنْ قَدِّسْهُ عن جَبْر وعن جسْم وعن دَعْ عنـك رَأْيَ فُلِّي وزَعْـمَ فُلَـي لا تنخدع بالاشتهار وشبهة لا تسلُبنَ النِّكُرُ أجمل حُلَّة صفُّهُ بما وصف الكتابُ وما عني وانْعَتْهُ نَعْتَهُمَا المطابقَ للحقي واحذر تبالُد أو تعَصُّبَ ضالع صفه عا وصفاه منه حقيقة أَلْحِقُّ فيما قلتُه لك واحدٌ لا يفتنَنَّ ك بالخَطابة قآئل لُ ذا القولُ تشويةُ خَطَابيٌّ لتند فَهْمي سَيَقْدُرُ قَدْرَهُ فَهَامَةٌ

في الله فَكَّر صار في العميان فعل القبيح وسآئر النقصان فالحقُّ مفتقرُّ إلى الإمعان صِيْغَتْ بزَخْرَفَةِ وسِحْرِ بيان مما به فَضُلَ الجهولَ الفاني وصحيحُ أخبار من الحُدثان قة في مقام أو مجاز معاني وتَنَكُّ رًا لنُهَ اك والتبيان وكنايـة وكـذا مجـاز مبايي من زاغ عنه باء بالخسران ذًا يقتضي التَّلبيسَ في القرآن فرَ عن جَلي الحق في الميزان علام ـــ أُ مت ـــ و فِّرُ الإمع ـــان

<sup>(</sup>١) أصله: فلان فحذفت النون للعلم بما ولاستقامة الوزن.

متوفّرُ الإخلاص في طلب الهدى أمثالُ نعمانِ بنِ قآئد بن را في فضله والنبل والتحقيق من في فضله والنبل والتحقيق من لا تصرفنك عززّة بالإثم عن في الحق عززّك والتعصب ذلّة أو في الحق عنك من قلدت أو ماذا سيغني عنك من قلدت أو ماذا سيغني عنك من قلدت أو والبغضُ مثلُ الحب كم أعمى وكم يا ويلَ مَنْ صدفوا ومَنْ صدوا عن الحهلُ ليس بعاذر أحدًا غدًا في مثلهم قال النبي لأقتلن لم يُغنهمْ طلّب لحق أخطأو

لا يسنحني للكسبر والشسنان حسح (۱) الذي لم يختلف إثنان حلى ابسن يعقوب إلى بَعْدان حسق أتساك بنيِّسر البرهسان في السدين والسدنيا و ثوب هوان أيَّسدت أو عظَّمْست بسالبطلان إن لم تكن بسالحق يسوم رهان بساع النجاة بسائحس الأثمان سمنُلي وسَلُوا صارمَ العدوان في مثل ذا يسا معشر الخُسلان مكائد الشيطان ه فهل أمنْت مكائد الشيطان

<sup>(</sup>١) كان زميل المؤلف في مجلس الشعب، كان فقيهًا علامة عرفه في ذمار؛ إذ كان رهينة لأبيه من بيت الوحيه من بعدان.

<sup>(</sup>٢) مناسبة نداء الثقلين هنا وهما الإنس والجن، أن الحكم هذا مما تعم به البلوى علما وليس مجرد تقفيل، وفي الآتي يعمهم المقول.

ما سبق أن حررته في النظرات السابقة عن الجبر والتجسيم يكفي. والحُدْثان بضم الحاء جمع حديث. وقد ذكر الله نفسه وخلقه في القرآن بالحقآئق والمحازات، ومن ذلك ما مثلتُ به في نظرة سابقة، ومن ذلك: ﴿بَلِّ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانُ ﴾ [المآندة: ٦٤]؟ فالمراد باليد هنا النعمة، ومرادُ اليهود غير المحسمة منهم أيضا بـ "يد الله مغلولة" نعمة الله مقبوضة، وهذا مجاز عن بسط النعمة وقبضها، وفي مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجُعُلُ يَدَكَ مَغَلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ وَلَا تَبَسُّطُهَا﴾ [الإسرآء: ٢٩]؛ فإنه محاز في حق الخلق، وفي مثل قوله: ﴿وَخُدُ بِيَدِكَ ضِغُتُّا﴾ [ص: ٤٤] المراد الحقيقة، وفي مثل قوله تعالى: ﴿وَمَن كَانَ فِي هَالْدِهِ مَ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَىٰ ﴾ [الإسرآء: ٧٧]، المراد عمى البصيرة، فهو مجاز. والأُولَى ركبوا رؤوسهم عنادا وأنفة عن الرجوع إلى الصواب من الخطأ كي لا يعترفوا به فيرى الناسُ لغيرهم فضلا عليهم؛ فهم لذلك يتمحَّلون ويتعسفون تعسفا واضحا، وهذا أحد أسباب الاختلاف المنافي لوجود الإخلاص النقي، فلو شمل الناسَ الإخلاصُ نقيا ما اختلفوا فيما لا يغتفر فيه الخطأ، ولكنه مشوب بما كدره من حيث يشعر بعض ومن حيث لا يشعر آخرون. وإن لسوء الظن ببعض من جهة، ولحسن الظن ببعض من جهة، ولسرعة التصديق من جهة، والاعتماد حديث غير صحيح من جهة، ولرد صحيح من جهة أثرا كبيرا في الاختلاف، بالإضافة إلى أن الأكثر في كل عصر بين محب للفساد، أو مغرم

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

بالعناد، أو قاصر النظر كما جآء في حديث شريف: (إنك لعريضُ الوساد''، ﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمٍ مُ فَرحُونَ ﴾، وعليها يحيون وعليها يموتون.

والشيطُّان إنما يأتي كُلاً منا من الجهة التي عَرَفَ أنه يُزِلُه منها، فالجريء على الله يزين له شهواته، والمتدين قد يأتيه من جهة حثه على التمسك بما قد قبله من زيغ باسم الدين كما فعل مع الخوارج، أو باسم الغيرة على الدين أن تنتهك حرماته، وتُضيَّعَ سننه، أو باسم أن هؤلآء ابتدعوا من الدين ما ليس منه، ويصور لهم ما لا يخالف الدين بأنه مخالف وضلال يجب القضآء عليه وعلى أهله، وأن هذا العمل لله وفي الله ومن الجهاد في سبيل الله، فيظل المغرورون في إسار كيده دون أن يفهموا أهم قد وقعوا في أسره.

قال أحد التابعين: "إن الشيطان يأتيني في الصلاة فيشككني في الوضوء لعلك نسيت غسل كذا، فأقول: أَبَلَغَ بك النصح لي إلى هذا؟ ، وإن الشيطان ليأتيني وأنا متردد بين عملين فيرجح لي أقلهما أجرا ليربح مني شعيرة"(٢).

وفي زماننا هذا عبَّأ كثيرا من المتدينين بالحث على نصرة دين الله، ومحاربة البدع، وأدخل تحت اسم البدع الضالة ما ليس منها، وفسرها بما تعمق في

<sup>(</sup>۱) الدارمي ۲/٥ باب متى يمسك المتسحر من الطعام والشراب، آخرون بلفظ "إنك لعريض القفا" البخاري ٦/رقم ٤٢٤٠، ابن خزيمة ٣/رقم ١٩٢٦.

<sup>(</sup>٢) في الكشاف في سورة يوسف في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ هَمَّتْ ﴾.

أذهالهم؛ كما تعمق في أذهان الخوارج كُفْرُ علي بن أبي طالب، حتى قال عمران بن حطَّان:

يا ضربةً من تقي ما أراد بها إلا ليبلغ من ذي العرش رضوانا وهؤلآء استحكم الوسواس فيهم حتى عدوا كل من خالفهم في عملي ظني مبتدعا ضالا، وإن كان له دليل، فالحق عندهم ليس إلا ما هم عليه، وفرضوا على الناس أتباعهم أي تقليدهم باسم ألهم العاملون بالكتاب والسنة، وأن غيرهم مقلدون للرحال وكعابدين للأوثان، ويلوثون هنا فهمهم للآيات والأحاديث، ولا يستطيعون أن يفهموا أن كل مسلم يعمل بالكتاب والسنة؛ ويرى مخالفتها عمدا كفرا.

ونحن إنصافا لكل مسلم نقول لكل مسلم: لا يجوز لك أن تقلدنا فيما تستطيع معرفته من الأحكام، وعليك أن تعمل بما يترجح لك وإلا أثمت، وإن لم تكن أهلا فقلّد مَنْ يترجح لك من العلمآء منّا أو من أي مذهب:

فكلهم من رسول الله ملتمس غرفا من البحر أو رشفا من الديم ولقد امتحن الله الإسلام بأقلام علمآء أعلام نالوا درجة علية، وحظوا بشهرة كبيرة وبثقة غالية، وسخروا مواهبهم وبيالهم الخلاب في مسآئل لم يكونوا فيها مصيبين، وهم يحسبون مع ذلك ألهم يحسنون صنعا، فلا تقل: فإذا كانوا بهذه المثابة من العلم والبيان والشهرة والثقة فكيف نصدقك ؟ لأي أقول: هناك أمثالٌ أجَلُ منهم قَدْرًا في كل هذا، خَالَفُوهُمْ وبينوا خطأهم، وقد

أوصيتك سابقا بالإخلاص، وأكدتُ بعد بأن الحق يفتقر إلى الإمعان، وأنه لا يغنينا من الله شيئا تقليدُنا وتعظيمُنا وثقتُنا بمن أحببنا بالباطل، وأشرتُ إلى مثل قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ ﴿ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ ٱلْخِصَامِ ﴿ وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرِّثَ وَٱلنَّسُلَ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتَّقِ ٱللَّهَ أَخَذَتْهُ ٱلْعِزَّةُ بِٱلْإِتْمِ فَحَسَّبُهُ وَجَهَنَّمُ وَلَبِئْسَ ٱلْمِهَادُ ﴾ [البقرة: ٢٠٨] وأن المراد بالحرث الدِّينُ، قال الله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُريدُ حَرْثَ ٱلْأَخِرَةِ نَزدْ لَهُ وَفِي حَرْثِهِ عَهِ السَّوري: ٢٠]، فهلاك دين الله أن يُعْمَلَ بخلاف كتاب الله، وهلاك عباد الله أن يعمل فيهم بالجور فلا ينكرون ذلك فيهلكون، كما في حديث شريف، وقد أشكل على فيه إثبات نون الخمسة في ينكرون ويهلكون، والظاهر أهما منصوبان، فإذا كان الحديث هكذا ولا غلط من الناسخ فعلى تقدير: (هم لا ينكرون). كما أشرت لك إلى قوله تعالى: ﴿ٱلْأَخِلَّاءُ يَوْمَيِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينِ ﴾ [الزحرف: ٦٧].

ومِنْ أحسنِ ما وقفتُ عليه أن شابا تقيا متدينا وَلِعَ بجارية لنخاس، فكان كثيرا ما يُعَرِّجُ عليه ليراها، وكانت هي أيضا قد أحبته أكثر، وما كلم أحدهما الآخر بما في نفسه، فجآء مرة فلم يجد إلا الجارية، فقالت له: إني أحبك، فقال

: وأنا، فقالت: وأشتهي أن تُقبِّلَنِي، فقال: وأنا والله، قالت: فما يمنعك والمكان خال، قال: يمنعني قول الله تعالى: ﴿الأخلآء﴾...الخ، فأنا أكره أن آتي يوم القيامة وأنت في كفة سيئاتك يوم القيامة، ودمعت عيناه وانصرف.

أما أمْرُ الخوارج، وعبادتهم، وحُسن مَقْصَدهم؛ وهلاكهم مع هذا بخطئهم فأمْرٌ معلوم. وأضيف أن الحكم ثابت لمن احتذى بحذوهم في أخطآء مثل خطئهم، وقد استزلتهم الشبهات. وما سميت الشبهة شبهة إلا لألها تشبه الحق، وقد صدَّقوا أولا الخدعة بالنصب للمصاحف لضعف فهمهم، ولم تنجع مراجعتهم بقول المحقين: إنما حئنا وقاتلنا على بصيرة بحكم الله، فقال فيهم النبي في (لئن أدركتُهم لأقتلنهم قتل عاد وثمود) (أ)، وإنما لهى الإمام عن قتالهم بعده بقوله: "لا تقاتلوا الخوارج بعدي، فليس من طلب الحق فأخطأه كمن طلب الباطل فأدركه" فإنما لهى ليبين لنا أنه يجب تقديم الأهم، وأن الأولى بالقتال أهل الباطل نيةً وقصدا وعملا مع ذلك إذا استطاعوا، وهم الذين اتخذوا عباد الله خوَلاً، وماله دُولاً، وجعلوا الإسلام سُلَما لإشباع نزواقم من الحياة

<sup>(</sup>۱) البخاري ۳۱۶۲/۱۲۱۹/۳، وأيضا/۱۰۸۰،۹٤/۱۰۸۰، وأيضا/۱۰۸۰، برقم ۲۵، ۱۰۱۱، ابن حبان ۱/ برقم ۲۵، البخاري ۸۷/۵ برقم ۲۰۱۸، وأحمد بن حنبل ۱۲۶/۶ برقم ۱۱۲۹۰، ومسند أبي يعلى النسائي ۸۷/۵ برقم ۲۰۷۸.

الدنيا، ولعله كان لدى الإمام علم من النبي على أن القاسطين سيقاتلون المارقين ويكفون المؤمنين المؤنة؛ فأراد أن لا يعينوا الأضلين على الضالين. وكأي ببعض من يطلع على هذا يتميّز من الغيظ ويسب ويلعن، وأمْتُلُهُمْ طريقة يسكت على مضض، ولو كانا يخافان الله حق حيفته لأَمْعَنَا بَحْتًا عن الحق، فإن وحداه هنا وإلا هَدَيَانِي. وكم شكى المقبلي رحمه الله من مثل هذا كما حدث له في حرم الله المحرم كما ذكره في كتابه. والثقلان ليست تقفيلا فحسب بل لأن الحكم يعمهما بالبلوى:

النار تنتظر اللدود ومالك و وعيم حنات الخلود مهيدى و الشاكرون من العباد أُقَلُهُم والشاكرون من العباد أُقَلُهُم أو أن تغرك كثرة مفتونة مفتونة يوم التبري يوم يلعن بعضهم رضوان ينتظر الجميع بجنة هذى النصيحة تحفة يمنية

في الانتظار وسائر الخُازان لك في قصور الحور والغلمان إياك تجهل قلة الشكران أكثر مفتون وكم فتان بعضًا وتعظم حسرة الندمان مع قاصرات الطرف والولدان قدسيَّةُ الإيمان وهو يماني

الآيات والأحاديث والآثار في قلة الشاكرين وكثرة الغافلين لا تحصى ، والقِلَّة هنا بكسر القاف. وأكثر: مثل أسمع بهم وأبصر: إحدى صيغتي التعجب المشهورة، و"كُمْ" في البيت: خبرية للتكثير، وفي قدسية الإيمان، ويمان مقابلة بديعية جآءت صدفة لا قصدا.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

## وإتماما لما في المنظومة من تذكير أختمها بما يلي:

إن الصراط عقيب هو ل عُمْرُه لولا بأن الموت مات لما احتمل لولا بأن الموت مات لما احتمل أو قبْله أو قبْله يا هول ماذا قبْله أو بعده أعظم بأمر بعده فانظر لنفسك ما يحوطك من ردى أنظر لنفسك واسع في تخليصها أنظر لنفسك واسع في تخليصها أبث واحتنب ما عشت كُلَّ مُحَرَّم وانْعَمْ بما فيه الهداة من النعيقسما بربك لو تذوق سعادة قسما بربك لو تذوق سعادة ما المال ما الأبناء ما حَاة وما

خمسون ما الخمسون يا ثقلان است دقيقة منها لدى الميزان سيكون من جزع الأثيم الجاني خُلْدُ النعيم أو الحميم الآني (۱) تلك المواقف واجتهد في الآن من كل شر قبل فوت أواني تُب واجتهد في طاعة الرحمن تُب واجتهد في طاعة الرحمن عمر الآن ما لنعيمهم من ثاني فيها يعيش العابد الرباني لتفوق لذات الحُطام الفاني مُلكُ وكأسٌ واحتضان غواني مُلكُ وكأسٌ واحتضان غواني

ما أجدرنا لو تدبرنا آيات الله حق تدبرها لاسيما فيما يتعلق بالقيامة، والبعث والحساب، وهول الانتظار، والصراط، والموازين، كآيات سور إبراهيم،

<sup>(</sup>١) شديد الحرارة والغليان.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنِي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

ومريم، وطه، و ق، والزمر، وغيرها، فما أجدرنا أن نصعق كما صعق هَمَّام (١)، أو أن نعيش كالحسن البصري وزين العابدين وبشر الحافي ورابعة وإبراهيم بن أدهم.

والخمسون هي المذكورة في قوله تعالى: ﴿ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَقَ ﴾ [المارج: ٤]. ما أهول الوعيد بقول العزيز الحميد: ﴿ سَنَفْرُعُ لَكُمْ أَيُّهُ ٱلنَّقَلَانِ ﴾ [ارحن: ٢]، ويا ليت شعري هل ضم عصري وحيلي أقسى مني قلبا وأشد غفلة ولهوا؟! وكلما راجعت عمري وعملي أسبح الله على حلمه ورحمته، فسبحان الله الحليم الأحلم، وتبارك الله الكريم الأكرم الرحيم الرحمن الأرحم. ومن عظيم رحمته سَنْرُ عباده، ومناداته لنا بقوله: ﴿ يَعِبَادِي آلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَحمَةِ ٱللّهِ ۚ إِنَّ ٱللّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنّهُ هُو ٱلْعَفُورُ ٱلرَّحِيمُ تَنصَرُونَ ﴿ وَأَسْلِمُواْ لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا تَنصَرُونَ ﴿ وَأَسْلِمُواْ لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا تَنصَرُونَ ﴿ وَأَسْلِمُواْ لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلْعَذَابُ بَعْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴿ قَالَ اللهَ عَلَى مَا فَرَّطتُ فِي جَنْبِ ٱللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ ٱلسَّخِرِينَ ﴾... الح الآيات.[الرم: عنه على مَا فَرَّطتُ فِي جَنْبِ ٱللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ ٱلسَّخِرِينَ ﴾... الح الآيات.[الرم: ٥٠٠٥].

<sup>(</sup>١) صاحب أمير المؤمنين، سأله أن يصف له المتقين، فوصفهم وصفا بديعا صُعق همام على إثره.

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يملي . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء . www.almahatwary.org

وأنصح مخلصا أن نليِّن قلوبنا وننوِّرها بملازمة تلاوة القرآن، وتدبر آياته كل يوم وليلة، وبمطالعة الأحاديث النبوية، ومثل نهج البلاغة، وكتاب الزهد في عيون الأخبار، وأدب الدنيا والدين (۱) ونحوها؛ وسنعرف السعادة التي عجلها الله للصالحين في الدنيا التي لا يَعْدلُها كل نعيم فاز به أهل الدنيا.

اللهم إني أسألك بأن لك الحمد وحدك لا شريك لك، الحنان المنان بديع السموات والأرض، ذا الجلال والإكرام، يا حي يا قيوم، أن تصلي على محمد وآله، وأن ترزقني ومن أحب توبة نصوحا، وأن تختم لنا برضوانك، آمين.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

#### دعآءالختام

أُقدِّمُ بين يَدَي دعاءِ الختام التعليق على بعضها بالآي عكس ما سبق ليكون الدعاء الشامل حاتمة مرضية؛ كما راعى هذا علماء البديع، وتستحسنه السنة النبوية نهاية للجلسة. وعطف السنة هنا من باب: هند قَمَر بَدر شَمْس. والواقع أن التأسي بالسنة لم يخطر ببالي إلا بعد أن كتبت علماء البديع، وحشية مما أن التأسي بالسنة لم يخطر ببالي إلا بعد أن كتبت علماء البديع، وحشية مما أترقب من النقد المر الذي ربما يُوجَّهُ إلى الرسالة من حيث هي، وتتبع هناتها اضطررت للدفع بذكر الترقي، ولا أتردد في الاعتراف أنها تحمل أغلاطا كثيرة لم أفطن لها، فهذا يحدث في مؤلفات العلماء الأكابر، فما بالك بمن لا يستحق صفة العلماء الأصاغر، والذي يشجعني هو علم علام الغيوب بالسرآئر.

نعم أدام الله علينا جميعا نعمه وحرسها عن الزوال.

الأكوان: جمع كون والمراد الكآئنات، وأجزآؤه المفردات التي تركب منها المركبات، وأصغر جزء هو الذي لا يقبل القسمة، ولا التحيز كما ذكروا. إذا فهمت هذا كحد له – والحد عند الأصوليين ما يميز الشيء عن غيره – فلا مشاحة بعد ذلك في المصطلحات سوآء سميتُه: هيولى، أو صورة، أو نقطة، أو جوهرا، أو حسما، أو إلكترونا، أو بروتونا، أو وحدة، أو أيونا، أو غيره، فالمراد به ما لا يقبل التجزئة، وليس له حيز كما زعموا، وقد سبق في هذا التعليق الكلام على أن أجزآء الكآئنات محدثة حتما كتركيبها المسلم بحدوثه واستحالة التفريق بدعوى قدم الأجزآء وحدوث التركيب.

والوُحداني: في البيت هو الواحد، أول مراتب العدد، أي كان الله ولا شَيْء ، بفتحة البنآء على همزة شيء أي لامها، وأرادوا بذلك النفي لكل فرد مما دل عليه العموم هنا على سبيل التنصيص لا على سبيل الوحدة، أي كان الله وثبت وجوده الأزلى وما هناك حتى جُزَيْء واحد شاركه في الأزل.

والبيت الذي يليه نفى وجود الطبع الذي يغالط به سفهآء الجاهلين عن علم بكذب الدعوى، وأعقب النفي دليله وهو أن مرتبته في الوجود متأخرة حتما عن وجود المطبوع، فيقال للذين يسندون الخلق إلى الطبيعة: أين كانت الطبيعة قبل وجود المطبوعات عليها ؟ وسيكون جوابهم: لا وجود لها ولا مكان قبل ذلك، وإنما توجد بعد وجود المطبوعات عليها، فنقول لهم: فكيف تسندون الخلق إليها وهي لم توجد إلا بعد وجود المطبوعات؟!

وإذا قلنا هم: هل للطبيعة إرادة وقدرة واختيار وعلم؟ قالوا: لا، فنقول: فكيف جاز عندكم إسناد المقدورات إلى غير قادر بتاتا! والمحكمات المنظمات غاية الإحكام والتنظيم إلى ما لا يَفْهَمُ ولا يريد ولا يعلم! فإن قالوا : بل تعلم وتريد وتقدر وتختار، قلنا لهم: هذا هو الله سبحانه وتعالى، ولا يصح الإسناد إلى سواه.

وأرجو أن يضع القارئ الكريم هذه السطور جانبا ويتناول المصحف الكريم ويتلو من سورة الطور: ﴿ أُمْ يَقُولُونَ شَاعِرُ نَتَرَبَّصُ بِهِ عَرَيْبَ ٱلْمَنُونِ ﴾ [الطور:

برق يمان على قدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُّورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي – صنعاء . www.almahatwary.org

رما أو من قوله تعالى: ﴿ أُمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أُمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٥٠] إلى آخر السورة، ومن قوله تعالى في سورة الواقعة: ﴿ قُلُ إِنَّ ٱلْأُولِينَ وَٱلْأَخِرِينَ ۚ فَيَ لَمَجْمُوعُونَ إِلَىٰ مِيقَاتِ يَوْمٍ مَّعْلُومٍ ﴾ [الواقعة: ٩٠-٥٠] إلى آخرها. ثم يقوم إحلالا لكتاب الله بكل احترام يليق به فيضعه بكل إحلال ثم يأخذ هذه السطور فينظر فيها من خلال ما أشرق في قلبه من ضيآء الآيات الشريفة.

ومما لاح لي عند تلاوة قول الله سبحانه: ﴿ أُولَمْ يَرُوْاْ كَيْفَ يُبْدِئُ آللهُ اللّهِ يَسِيرُ ﴿ قُلُ سِيرُواْ فِ آلْاًرْضِ فَانَظُرُواْ كَيْفَ بَدَأُ ٱلْخُلْقَ ثُمَّ ٱللّهُ يُنشِئُ ٱلنّشَأَةَ ٱلْآخِرَةَ ۚ إِنَّ ٱللّهُ عَلَىٰ فَانَظُرُواْ كَيْفَ بَدَأُ ٱلْخُلْقَ ثُمَّ ٱللّهُ يُنشِئُ ٱلنّشَأَةَ ٱلْآخِرَةَ ۚ إِنَّ ٱللّهَ عَلَىٰ فَانَاطُوا، كما كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴾ [التكبوت: ١٩]، لاح لي أن الاستعارة التبعية في انظروا، كما أرى أنه خاص بنظر العين لغة، وكذلك أو لم يروا حيث عبر عن التأمل والتفكر والتدبر العقلي بالنظر والرؤية، وهما حسيان؛ تنزيلا للمعقول بمنزلة المحسوس في الإفادة، كما أن عَطْفُ الإعادة على البداية في الآية التالية، وأيضا تأكيدُ المعنى وقع، وكذلك عَطْفُ الإعادة على البداية في الآية التالية، وأيضا تأكيدُ المعنى والطلب في آيتين متتابعتين في أسلوبهما المختلف، وجعلُه للإعادة في منزلة المرئي المنظور بالأعين وهو الابتدآء؛ كل هذا التأكيد لتحقق وقوع الإعادة، والتأكيد بأها فيما تفهمه العقول السليمة آكدُ في المشاهد من البداية، فمن قدر على بأها فيما تفهمه العقول السليمة آكدُ في المشاهد من البداية، فمن قدر على

الأشق وهو البداية قادر على الإعادة، كما قال تعالى: ﴿ وَهُو وَهُو أَهُو . وُهُو أَهُو . وَهُو أَهُو . وَهُو أَهُو . وَهُذَا أَيقَظْنَا إِلَى أَنَ العقول تدرك الحقآئق جلية كما تدرك عن طريق البصر. والمراد في الآيتين بالنظر والرؤية القلبيتان كما لا يخفى.

إذا عرفت هذا، فما هو دليل النهاة عن قرآءة علم الكلام، وآياتُ الله تأمر به فيما لا أحصى من آياته؟

واعلم أن القرآن اعتمد في المحاجة على منطق العقل؛ أكرم ما خلق الله، وأعظم ما ميّزنا به عن سآئر الحيوانات. ولم يعتمد القرآن في محاجتنا أو إفادتنا على مجرد كونه من عند الله، فلم يكتف فيه مثلا بأن يقول لنا: أنا الحالق، بل أبان الدليل الذي يقنع به العقل، فقال مثلا: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ أَبان الدليل الذي يقنع به العقل، فقال مثلا سأبعثكم، بل جعل هذا بمثابة النّخيلِقُور فَ الطور: ٥٥]، ولم يقل مثلا سأبعثكم، بل جعل هذا بمثابة الدعوى؛ وأردفها بمثل: ﴿قُلْ يُحْمِيهَا ٱلَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّقٍ وَهُو بِكُلِّ خُلَقٍ عَلِيمً الله على أَلَا خَلَقْننهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيّا هُولَةً إِلَّا ٱلله علينا الحجة كما دلك على وحدانيته إلى الله على اله الله على اله على الله على اله على الله على اله على الله على

ومنها: ﴿أُمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرُّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوَّءَ ﴾ [السل: ١٦]، فالعجب ممن استغلق عليهم الواضح؛ فتورطوا في المكابرة، وغالوا فيها حتى أنكروا ضروريات كالشمس ما عليها غطآء؛ فأنكروا صحة الاستدلال بالعقل،

وأنكروا أنه يدرك الحسن والقبح، وأنكروا أن شيئا حسن أو قبيح لذاته، مع أن العقل يكشف أسرار الحقآئق التي ذُكرَتْ في القرآن جملة لا تفصيلا، فإذا اكتشف العقل بالوسآئط المخترعة بواسطته عملية التأليف بين أجزآء المركبات، أو التفريق بين المحتمعات كما حدث عند تفجير النواة في هيروشيما ونجازاكي، وهو ما يعنيه المتكلمون بعَرَضَى الاجتماع والافتراق في دليل الحدوث، وإذا ما شاهد العقل الأنظمة والقوانين التي تحكم الكآئنات ولاحظ المراحل التي تمر بها في تطورها، وأصبح ما كان معقولا فقط معقولا مشاهدا من أن الكآئنات حاضعة لقوانين تحكمها كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَنَهُ بِقَدَرِ﴾ [القسر: ٤٩] ﴿وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ [يس: ٤٠]، وغيرهما كثير، كما اكتشف أن الذرة التي كان يظن أنها لا تقبل التجزئة مركبة من جزيئات كثيرة مختلفة الأعداد باختلاف حواصها: هذا ثابت وذاك متحرك كحركة المجموعة الشمسية حول مركزها، والذرة في مجموعها خاضعة لنظام دقيق للغاية، وأن الجزيئات التي في باطن جزيئاتها لا تخضع، بل لكل منها سلوك خاص فوضوي، فاستدلوا على أن خروج هذا النظام المهيل للغاية صادر عن فوضى ضاربة، وجزمت عند هذا العقول أن حروج النظام المدهش من لا نظام يستحيل أن يكون صدفة في ذرة واحدة، فما بالنا بأكثر، فما بالنا بجميع الكآئنات! إن هذا ونحوه اكتشاف للمدلول المحمل في مثل قوله تعالى: ﴿ فَاطِر ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ اللَّاعَامِ: ١٤] ولا يُطلقُ الجهلَ على عدم العلم إلا الأقلون. أما الجهل المجمع على أنه هو الجهل فهو الاعتقاد الفاسد وهو المسمى الجهل المركب، وهو عقدة المشكلات، وقد سبق كلام في الموضوع هذا، والكل يكمل بعضه بعضا.

اللهم ما أصبت فيه فلك الحمد السرمدي، وما أحطأت فيه فأستغفرك اللهم وأستهديك، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين.

برق يمان على قدسيّة الإيمان وهو يماتي.

تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقليم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمى والثقافي ــ صنعاء .

www.almahatwary.org

### دعآءالختام

جهَةُ ولا زَمَنُ من الأزمان أو سالِبُ أو موجب وحْداي (۱) أو سالِبُ أو موجب وحْداي (۲) فيما ترى والطبعُ يأتي الثاني طَبْع وَلاَ طَبْع بِغَيْر مَكان طَبْع وَلاَ طَبْع بِغَيْر مَكان المُنْتَه مي لِبَياني وأحَد أَ الْمُنْتَه مي لِبَياني وأحَد أَ الْمُنْتَه مي التَّاني وأحَد أَ عُفْران لِيَومي التَّاني في الْحَر عُمْ والْحِيْت ولا للَّع بَان والتَّعب الله بعزيْم قال التَّم ولين لِلْفُر خَان يَا رَازِقي رُحْمَاك يَا دَيَاني يَا رَازِقي رُحْمَاك يَا دَيَاني

<sup>(</sup>١) هو الواحد بمعنى المنفرد لا سواه ، لا أول مراتب العدد .

<sup>(</sup>٢) يقال للذين يسندون الخلق إلى الطبيعة :أين كانت الطبيعة قبل وحود المطبوعات عليها؟ الجواب : لا وجود لها ولا مكان، وإنما توجد بعد وجود المطبوعات عليها .

فنقول لهم : فكيف تسندون المخلوقات إليها وهي لم توجد إلا بعد وجود المطبوعات .

وإذا قلنا لهم : هل للطبيعة قدرة وعلم وإرادة ؟ قالوا :لا. فنقول : فكيف جاز إسناد المحكمات المنظمات غاية الأحكام إلى ما لا يفهم ولا يعلم ولا يريد .

فإن قالوا : بل تعلم وتريد وتقدر ، قلنا : هذا هو الله ولا يصح الإسناد إلا إليه سبحانه.

برق يمان على قُدسيَّة الإيمان و هو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي ــ صنعاء . www.almahatwary.org

وَمَنْ أُحِبُ فَأَنْتَ ذُو الغُفْرَانِ فَضْلِ الْعَظِيْمِ وَأَنْتَ ذُو الإحْسَانِ فَضْلِ الْعَظِيْمِ وَأَنْتَ ذُو الإحْسَانِ فَضَى الْمُصْطَفَى والآلَ كُلَّ أُوانِ والأصْدِقَاءَ وسَائرَ الإحوانِ

غُفْر انَكَ اللَّهُ مَّ لِي وَلُوالِدَيَّ فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْ وَسَامِحْ أَنْتَ ذُو فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْ وَسَامِحْ أَنْتَ ذُو وَصَلاتُكَ اللَّهُ مَّ والتَّسْلِيْمُ يَغْوَمَ وَمَشَائِكُ اللَّهُ مَّ والتَّسْلِيْمُ يَغْوَمَ وَمَشَائِكُمُ اللَّهُ مَ وَأَصُولَنَا وَفُرُوعَنَا

محمد بن محمد بن إسهاعيل مطهر المنصور غفر الله لهر آمين

ذو الحجة الحرام سنة ١٣٩٩هـ- على صاحبها أفضل الصلاة والسلام والحمد لله رب العالمين آمين.

تمت مقابلته بإملاء فضيلة الدكتور / المرتضى حفظه الله على الحقير كاتب هذا مؤلفه وحضور آخرين بمركز بدر وهم يقصون ٢٦/ صفر سنة ١٤٢٢هـ .

محمل بن محمل المنصور

برق يمان على قدسيَّة الإيمان وهو يماني . تأليف: السيد العلامة الحجة: محمد بن محمد بن مطهر المنصور ، تقديم: د. المرتضى بن زيد المَحَطُورَي الحَسنَي . الطبعة الأولى ٢٢٢٤ هـ - ٢٠٠٣م ، مطبوعات مركز بدر العلمي والثقافي — صنعاء .

www.almahatwary.org

# الفهرس

| مقدمة بقلم الدكتور المرتضى بن زيد المحطوريأ |
|---------------------------------------------|
| ترجمة المؤلفد                               |
| نسبهد                                       |
| مولده ونشأته                                |
| مشائخههـ                                    |
| وظائفه وموقعه في المجتمعط                   |
| صفاتهي                                      |
| نشاطه العلمي                                |
| شعرهك                                       |
| مؤلفاته                                     |
| مصادر ترجمته                                |
| برق يمان على قُدسيَّة الإيمان وهو يماني     |
| المقدمة                                     |
| الدآء الدوي:                                |
| الدواء النافع:                              |
| قدسية الإيمان                               |
| حياة البرزخ ٩ ٩ ٩ ٤                         |
| الحشر والبعث ٠٠٠                            |
| الإرادة الإلهية١٠                           |
| وصية ونصيحة٥٥                               |
| الثقلان٥٥                                   |

#### www.almahatwary.org

| المفا زِ٨٥                | العدل والتوحيد، أو الجبرُ والتشبيهُ، والمجازُ إلى |
|---------------------------|---------------------------------------------------|
| ٠                         | دعاء الختام                                       |
| ٦٤                        | نظرات لاولء منظومة برق يماني                      |
| ٠٠٠                       |                                                   |
| ٧٧                        | النظرة الثانية                                    |
| λέ                        | النظرة الثالثة                                    |
| ٩٠                        | النظرة الرابعة                                    |
|                           | المُنْقَبَة الأولى:                               |
|                           | المَنْقَبَةُ الثانية:                             |
| ٩٩                        | المَنْقَبَةُ الثالثة:                             |
|                           | تملیقات غلی منظومه برق یمانی                      |
|                           | قدسية الإيمان                                     |
|                           | حياة البرزخ                                       |
|                           | الحشر والبعث                                      |
|                           | الإرادة الإلهية                                   |
|                           | * \$ J\$                                          |
| 1 V £                     | و صبة و نصبحة                                     |
|                           | وصية ونصيحة<br>الثقلان                            |
| 177                       | الثقلان                                           |
| 191                       | الثقلان                                           |
| ۱۷٦<br>۱۹۱                | الثقلان                                           |
| ۱۷۲<br>۱۹۱<br>۲۱۰         | الثقلان                                           |
| ۱۹۱<br>۱۹۱<br>نفاز<br>۲۲۱ | الثقلان                                           |